

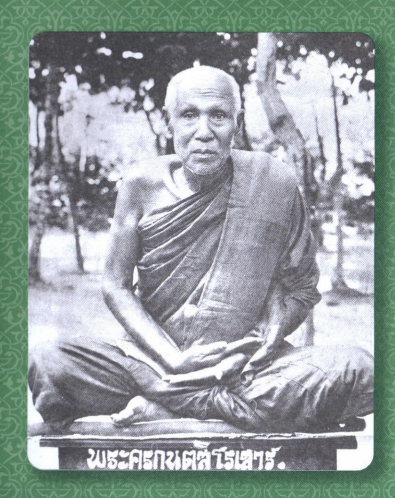
จตุรารักขกัมมัฏฐาน (Cāturārakkha Kammaṭṭhāna) The Four Objects of Meditation that Give Protection

ท่านพระอาจารย์เสาร์ กนตุสีโล

พระพุทธศาสนานี้หายาก จะได้ประสบด้วยยากยิ่งนัก เหตุนั้นเราทั้งหลาย จงมีสติอุตสาหะก่อสร้างบุญกุศลสุจริต ความชอบ ซึ่งเป็นที่พึ่งของตน ให้ถึงพร้อมให้บริบูรณ์ด้วยดี ด้วยความไม่ประมาทเถิดฯ

The Buddhist religion is something difficult for anyone to discover and even more difficult for anyone to have the opportunity to experience its teachings. Therefore with mindfulness let us be diligent in building honest and virtuous meritorious deeds which will be a source of dependency for ourselves in a complete manner, let us do so without negligence.





ท่านพระอาจารย์เสาร์ กนุตสีโล (พ.ศ. ๒๔๐๒ - ๒๔๘๕)

Venerable Phra Ajahn Sao Kantasilo (1859 - 1942 A.D.)





## ประวัติหลวงปู่เสาร์ กนุตสีโล

หลวงปู่เสาร์ กนุตสีโล เป็นพระอาจารย์ใหญ่ฝ่ายวิปัสสนากัมมัฏฐาน กำเนิดเมื่อวันจันทร์ที่ ๒ พฤศจิกายน พ.ศ. ๒๔๐๒ ที่บ้านข่าโคม อำเภอเมือง จังหวัดอุบลราธานี เมื่ออายุได้ ๑๒ ปี ได้บรรพชาเป็นสามเณร และเมื่ออายุครบ ๒๐ ปี ได้อุปสมบทเป็นพระภิกษุฝ่ายมหานิกาย ณ วัดใต้ อำเภอเมือง จังหวัด อุบลราชธานี ต่อมาได้ญัตติเป็นพระธรรมยุติในปี พ.ศ. ๒๔๓๐ ณ วัดศรีทอง อำเภอเมือง จังหวัดอุบลราชธานี

ข้อวัตรปฏิปทาของหลวงปู่เสาร์ที่สำคัญคือ ท่านเป็นภิกษุผู้มีความเพียร เป็นเลิศ มีความสงบเสงี่ยม กิริยามารยาทอ่อนน้อม สุขุม พูดน้อย เป็นผู้ใฝ่ใจ ในธุดงควัตร หนักในพระธรรมวินัย ถือปฏิบัติโดยเคร่งครัด ชอบวิเวก ไม่ติด ถิ่นที่อยู่ ได้เดินธุดงค์เจริญสมณธรรมตามป่าเขา ในถิ่นต่างๆ ขึ้นเหนือไปถึง หลวงพระบางตะวันออกไปถึงแคว้นจำปาศักดิ์ ประเทศลาว

พลักสำคัญที่ท่านใช้สอนลูกศิษย์คือการฝึกดัดนิสัยให้มีระเบียบ ทั้งการนอน และการตื่นโดยให้ลูกศิษย์ประกอบความเพียรตั้งแต่หัวค่ำจนกระทั่งเวลาประมาณ ๔ ทุ่ม แล้วก็ให้จำวัดพักผ่อนตามอัธยาศัย พอถึงตี ๓ ท่านก็เตือนให้ลุกขึ้น บำเพ็ญ เดินจงกรม นั่งสมาธิภาวนา

ใน พ.ศ. ๒๔๘๔ หลวงปู่เสาร์ได้จำพรรษาที่วัดดอนธาตุและได้เริ่มอาพาธ ด้วยโรคชรามาแต่ในพรรษานั้น เมื่อออกพรรษาแล้ว ท่านไปทำบุญอุทิศส่วนกุศล สนองคุณพระอุปัชฌาย์ ที่มรณภาพแล้ว ณ อำเภอวรรณไวทยากร นครจำปาศักดิ์ ครั้นทำบุญเสร็จโรคก็กำเริบมากขึ้น จึงพยายามเดินทางกลับ แต่ก็ได้มรณภาพลง ณ วัดอำมาตยาราม นครจำปาศักดิ์ วันที่ ๓ กุมภาพันธ์ พ.ศ. ๒๔๘๕ ในอิริยาบถ นั่งก้มกราบพระประธาน ในพระอุโบสถ การมรณภาพของท่านหลวงปู่เสาร์ นับว่า ประกอบพร้อมด้วยความมีสติอันไพบูลย์ สิริรวมอายุ ได้ ๘๒ ปี ๓ เดือน ๑ วัน

ทลวงปู่เสาร์ กนุตสีโล มีลูกศิษย์คนสำคัญคือพระอาจารย์มั่น ภูริทตุเถร ท่านได้อบรมและแนะนำการปฏิบัติธุดงคกัมมัฏฐาน ซึ่งต่อมาได้เป็นเหมือน ดั่งรากแก้วพระกัมมัฏฐานในประเทศไทย จนมีลูกศิษย์อยู่ทั่วทุกภูมิภาค



## Venerable Phra Ajahn Sao Kantasilo

Venerable Phra Ajahn Sao Kantasilo the great meditation master of the vipāssana Kammaṭṭhāna tradition was born on 2 November 1859 A.D. in Ubon Ratchathani Province. Upon reaching the age of 20 he ordained as a monk in the Maha Nikaya order, and in 1887 A.D. re-ordained in the Dhammayut order in the same Province.

The distinguishing feature of the mode of practice of Venerable Phra Ajahn Sao was his exemplary perseverance while doing meditation. He exuded sereneness, was always courteous and respectful, discreet and prudent, he was a person of few words but was intense in abiding by the ascetic dhutanga practices, and strict in upholding the code of monastic discipline. He was keen on doing the practice in remote areas and had no attachments to any particular place as he liked to wander in the forests and mountains to meditate, and he would walk as far north as Luang Prabang and as far east as Champasak. As a meditation teacher he would teach his disciples to be systematically orderly even while going to sleep and when awakening, and to be diligent in their practice from early morning to about 10 pm. Then at 3 am they would be urged to wake up and continue their practice by doing walking or sitting meditation.

In 1941 A.D. Venerable Phra Ajahn Sao spent his last rain retreat at Don Thad monastery in Ubon Ratchathani Province. After the end of the rain retreat he travelled to Nakorn Champasak where his health deteriorated. Then on 3 February 1942 A.D. he quietly passed away in a Monastery in Nakorn Champasak as he was prostrating in front of the main Buddha image in the Uposatha hall with full mindfulness and plenitude at the age of 82.

Venerable Phra Ajahn Sao Kantasilo had an important disciple by the name of Phra Ajahn Mun Bhuridatta Thera whom he had trained and with whom he would often practice dhutanga Kammaṭṭhāna (in the forests and mountains). Phra Ajahn Mun became particularly well known as the founder of Thailand's Kammaṭṭhāna lineage with his own disciples throughout the country.



## คำปรารภ

ปีพุทธศักราช ๒๕๕๕ นี้ นับเป็นปีมหามงคลอย่างยิ่ง เนื่องจากเป็นวาระที่ครบ ๒,๖๐๐ ปี แห่งการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า ณ โอกาสพิเศษนี้ อาตมภาพจึงเห็นสมควรที่จะทำการแปล หนังสือ "จตุรารักขกัมมัฏฐาน" เป็นภาษาอังกฤษเพิ่มเติมจาก ฉบับเดิม เพื่อถวายเป็นพุทธบูชา และเป็นการเผยแพร่หลักธรรม ที่องค์หลวงปู่เสาร์ กนฺตสีโล ใช้เป็นแนวทางในการปฏิบัติภาวนา มาโดยตลอด นับว่าเป็นการสืบทอดปฏิปทาของพ่อแม่ครูบาอาจารย์ สู่อนุชนรุ่นหลังอีกด้วย

อาตมภาพขออนุโมทนาในความวิริยะ อุตสาหะของผู้แปล และท่านทั้งหลายที่มีส่วนในการจัดทำหนังสือจตุรารักขกัมมัฏฐาน ฉบับนี้ให้สำเร็จลุล่วงไปด้วยดี ขอท่านผู้ได้รับหนังสือนี้ไป โปรดอ่าน แล้วตรองตามไปให้เห็นจริง ลงมือปฏิบัติจริง และได้รับผลจริง ตามสมควรแก่การปฏิบัติทุกท่านเทอญ

เจริญพร พระสาคร ธมุมาวุโธ



#### Preface

This year B.E. 2555 (2012 AD) marks a very auspicious date as it coincides with the 2,600 year anniversary of the enlightenment of Lord Buddha.

On this special occasion I have felt it to be appropriate that a translation of "Cāturārakkha Kammaṭṭhāna" into the English language be made and published jointly with the original Thai version to venerate Lord Buddha, as well as to disseminate the Dhamma that Venerable Phra Ajahn Sao Kantasilo used as core elements for his own practice. This is one way to pass on the mode of practice of past Venerable teachers to the future generations.

I rejoice in the diligence and perseverance of the translator and all those who have assisted in the production of this copy of "Cāturārakkha Kammaṭṭhāna". I ask that those who have received a copy of this manuscript read it and reflect upon its contents so that the truth it contains becomes self evident, and then seriously start doing the practice, and that all those who have done so receive the fruits of the practice according to the depth of the practice undertaken by each and every one.

Blessings Phra Sakorn Dhammavudho



## คำนำ

"จตุรารักชกัมมัฏฐาน" เป็นบทนิพนธ์ของสมเด็จพระวันรัต (ทับ พุทฺธสิริ) เจ้าอาวาสองค์แรกของวัดโสมนัสวิหาร ท่านเป็นผู้แตกฉาน ในพระไตรปิฏก เคร่งครัดต่อพระธรรมวินัย มีความชำนาญและเข้าใจ ในการปฏิบัติสมถวิปัสสนากัมมัฏฐานเป็นอย่างดี อีกทั้งท่านยังเป็นหนึ่งใน คณะพระมหาเถระ ๑๐ รูป ผู้ร่วมกับพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว เมื่อครั้งทรงผนวชเป็นพระภิกษุ ในการก่อตั้งคณะสงฆ์ธรรมยุติกนิกาย ขึ้นในประเทศไทยด้วย

เนื้อทาของหนังสือนั้น กล่าวถึงการระลึกถึงคุณพระรัตนตรัย การเจริญเมตตา การพิจารณาอสุภะและมรณสติ ตลอดจนการเจริญ วิปัสสนากัมมัฏฐาน ซึ่งหลักธรรมทั้งหมดนี้ ล้วนเป็นสิ่งที่ท่านพระอาจารย์ เสาร์ กนฺตสีโล พระปรมาจารย์ใหญ่ฝ่ายวิปัสสนาธุระ ใช้เป็นหลักปฏิบัติ และอบรมสั่งสอนศิษย์ของท่านมาโดยตลอด เมื่อท่านได้อ่านหนังสือ เล่มนี้แล้ว ก็เห็นว่าเป็นหนังสือที่ดี จึงเกิดความพอใจที่จะเผยแผ่ธรรมะ ในจตุรารักข์นี้ เพื่อให้ศิษย์ของท่านและบรรดาพุทธบริษัทผู้ใฝ่ในธรรม ทั้งหลายได้ศึกษา และใช้เป็นแนวทางในการปฏิบัติกัมมัฏฐาน

หนังสือจตุรารักขกัมมัฏฐานฉบับนี้ ยังคงไว้ซึ่งสำนวนของท่าน เจ้าประคุณสมเด็จฯ เป็นส่วนใหญ่ โดยพระอาจารย์เสาร์ กนุตสีโล ได้ทำ การปรับการจัดหมวดหมู่ของเนื้อหาดั้งเดิมและศัพท์ที่ใช้เพียงเล็กน้อย และได้มีการเพิ่มเติมคำแปลภาคภาษาอังกฤษจากฉบับของพระอาจารย์ เสาร์ฯ เพื่อให้ชาวต่างประเทศผู้สนใจ และแม้กระทั่งคนไทยที่สนใจ จะได้ใช้เป็นแนวทางในการปฏิบัติภาวนา ตลอดจนเป็นการเผยแผ่ พระธรรมคำสอน ในพระพุทธศาสนาให้กว้างขวางยิ่งๆขึ้นไป อันจะก่อ ให้เกิดประโยชน์อันประมาณมิได้แก่มวลมนุษยชาติผู้ปรารถนา ความพ้นทุกข์ทุกคน



#### Introduction

"Cāturārakkha Kammaṭṭhāna" is a treatise on the Dhamma practice written by Venerable Somdet Phra Vanarat (Tap Buddhasiri), the first abbot of Wat Somanas Vihara. Venerable Somdej was very knowledgable in the Tripitaka and very strict on religious discipline, as well as very experienced in samādha vipāssana kammaṭṭāna. He was one of ten Venerable monks who joined with His Majesty King Mongkut in creating the Dhammayut order.

The contents of this book explain how to contemplate the virtues of the Triple Gems, how to cultivate mettā, how to contemplate loathsome objects, and how to cultivate mindfulness about death, as well as how to cultivate vipāssana kammaṭṭhāna. These were used as the foundation of the practice followed by Venerable Phra Ajahn Sao Kantasilo, the great meditation master, who used these elements to teach his own disciples. Upon reading the contents of this treatise and realizing their importance for the practice, he wholeheartedly decided to disseminate the Dhamma contained in Cāturārakkha so that his disciples and others keen in the Dhamma be able to study its contents and use them in their kammaṭṭhāna practice.

This copy of "Cāturārakkha Kammaṭṭhāna" contains the original manuscript written by Venerable Somdej with some slight modifications by Phra Ajahn Sao Kantasilo, as well as a translation of Phra Ajahn Sao's text into English. This copy may be used by both Thai and non-Thai speaking persons for their bhāvanā practice and serve to disseminate the Buddhist Dhamma to a wider audience for incalculable benefit to all those who wish to free themselves from dukkhā.



This book is printed for free distribution only. All commercial rights are reserved.

Copyright 2012 by Venerable Phra Ajahn Sakorn Dhammavudho. (พระอาจารย์สาคร ธมุมาวุโธ)

Inquiries may be addressed to:

Wat Veruwan Thongphaphum District, Kanchanaburi Province, 71180. (วัดเวฬุวัน อ.ทองผาภูมิ จ.กาญจนบุรี 71180)

First Edition: 2012

Printed by:



8/41 Soi Naknivat 48 Yeak 14-1 Naknivat Rd., Latphrao, Bangkok 10230 Tel 02 935 4314

## สารบัญ Contents

| ชีวประวัติของพระอาจารย์เสาร์ กนุตสีโล<br>Biography of Phra Ajahn Sao Kantasilo                  | 2  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| คำปรารถ<br>Preface                                                                              | 4  |
| ทำนำ<br>Introduction                                                                            | 6  |
| พระอภิธัมมัตถสังคทะ<br>The Essence of Abhidhamma                                                | 11 |
| วิธีบูชาด้วยดอกไม้ธูปเทียน<br>Worshipping with Flowers, Incense Sticks and Candles              | 12 |
| วิธีใหว้พระ<br>Paying Homage to the Buddha, the Dhamma,<br>and the Sangha                       | 14 |
| ใช้รักษาศีล ๕ และอุโบสถ<br>Upholding the 5 Sīla and Uposatha Sīla                               | 16 |
| ใช้ระฉีกถึงคุณพระรัตนตรัย<br>Iow to Contemplate the Virtues of the Triple Gems                  | 27 |
| อีเจริญเมตตา<br>The Practice of Mettā                                                           | 34 |
| าธีเจริญอสุภะ<br>The Methods of Contemplating Loathsome Objects                                 | 38 |
| าธิเจริญมรณสติ<br>The Method of Cultivating Mindfulness about Death                             | 46 |
| มีกิรณากถา<br>Miscellaneous Sayings                                                             | 63 |
| ไวประวัติของสมเด็จพระวันรัต (ทับ พุทุธสิริ)<br>Hography of Somdet Phra Vanarat (Tab Buddhasiri) |    |
| ำศัพท์ภาษาอังกฤษ<br>Glossary                                                                    | 81 |

จตุรารักขกับมัฏฐาน
The Four Objects of Meditation that Give Protection
(Cāturārakkha Kammaṭṭhāna)



### พระอภิธัมมัตกสังคทะ The Essence of Abhidhamma (Abhidhammatthā Sangaha)

จิตุต์ เจตสิก รูป

Cittam cetasikam rūpam

จิตต เจตสิก รูป เป็นเพลิงเครื่อง ร้อนเป็นทุกข์ของสัตว์ Citta, cetasika, and rūpa are hot flames. They are the causes of dukkhā in all living creatures.

นิพุพาน์ ปรม์ สุญญ์

Nibbānam paramam suññam

นิพพาน์ ปรม สุข้ Nibbānam paramam sukham

เอเตน สจุจวชุเชน Etena saccavajjena

สุวคุถิ โทคุ สพุพทา

Suvatthi hotu subbadā

ดับเพลิงเครื่องร้อนหมด เป็นสุข สูญจากทุกข์อย่างยิ่ง Extinguishing all such flames results in mental peace, very much devoid of dukkhā.

ดับทุกข์หมดเป็นสุขอย่างยิ่งฯ Ending all dukkhā results in exceptional mental peace.

ด้วยคำสัตย์นี้ By stating these absolute truths,

ขอความสวัสดีเกษมสุขนิราศภัย จงมีแค่ผู้ที่รับหนังสือนี้ไปปฏิบัติ ตาม ในกาลทุกเมื่อ เทอญฯ may prosperity, contentment, peace of mind, and safety from harm belong to whomever receives this manuscript and then does the practice according to its contents, this being valid for all times.

## วิธีบูชาด้วยดอกไม้รูปเทียน

Worshipping with Flowers, Incense Sticks, and Candles

นโม ตสุส ภควโต อรหโต สมุมาสมุพุทธสุส

Namo tassa bhagavato arahato sammāsambud-dhassa

ยมห์ สมุมาสมุพุทฺธ์ ภควนุต์ สรณ์ คโต (ชายว่า) คตา (หญิงว่า)

Yamaham sammā sambuddham bhagavantam saranam khato (men) khatā (women)

อิมินา สกุกาเรน ต่ ภควนุต่ อภิปูชยามิ

Iminā sakkārena tam bhagavantam abhipūjayāmi

ยมท์ สุวากุขาต ภควตา ธมุม สรณ คโต (ชายว่า) คตา (หญิงว่า) Yamaham svākkhātam bhagavatā dhammam saranam khato (men) khatā (women) ข้าพเจ้าขอนอบน้อมแค่พระผู้ มีพระภาคคือบุญ เป็นองค์พระ อรหันต์ ตรัสรู้ชอบแล้วเอง ซึ่ง เป็นที่พึ่งของข้าพเจ้าพระองค์นั้น I pay homage to the Blessed One, the Arahant, the Rightly Self-awakened One.

พระผู้มีพระภาคพระองค์ตรัสรู้ ดีแล้วเองโดยชอบพระองค์ใดแน่ะ ข้าพเจ้าถึงแล้วว่าเป็นที่พึ่งกำจัด ภัยจริง

I go for refuge to the Rightly Self-awakened One, the Blessed One, who can eradicate danger.

ข้าพเจ้าบูชาพระผู้มีพระภาค พระองค์นั้น ด้วยเครื่องสักการะ อันนี้ I worship the Blessed One with these offerings.

พระธรรมที่พระผู้มีพระภาคตรัส แล้วดีเหล่าใดแน่ะ ข้าพเจ้าถึงแล้ว ว่าเป็นที่พึ่งกำจัดภัยจริง I go for refuge to the dhamma that the Blessed One has well-expounded, that can eradicate danger. อิมินา สกุกาเรน ต่ ธมุม่ อภิปูชยามิ Iminā sakkārena tam dhammam abhipūjayāmi

ยมท์ สุปฏิปนุน์ สงฺฆ่ สรณ่ คโต (ขายว่า) คตา (หญิงว่า)

Yamaham supatipanam sangham saranam khato (men) khatā (women)

ชิมินา สกุกาเรน ต่ สงุฆ่ ชภิปูชยามิ Iminā sakkārena tam sangham abhipūjayāmi ข้าพเจ้าบูชาพระธรรมนั้น ด้วย เครื่องสักการะอันนี้ I worship the dhamma with these offerings.

พระสงฆ์ที่ท่านปฏิบัติดีแล้วหมู่ใด แน่ะ ข้าพเจ้าถึงแล้วว่า เป็นที่พึ่ง กำจัดภัยจริง I go for refuge to the sangha who have practiced well, who can eradicate danger.

ข้าพเจ้าบูชาพระสงฆ์หมู่นั้น ด้วย เครื่องสักการะอันนี้ I worship the sangha with these offerings.



#### วิธีไหว้พระ

Paying Homage to the Buddha, the Dhamma and the Sangha

ยมท์ สมุมาสมุพุทธ์ ภควนุต์ สรณ์ คโต (ชายว่า) คตา (หญิงว่า)

Yamaham sammā sambuddham bhagavantam saranam khato (men) khatā (women)

ต่ ภควนุต่ อภิวาเทมิ

Tam bhagavantam abhivādemi

ยมห์ สุวากุชาต์ ภควตา ธมุม่ สรณ์ คโต (ชายว่า) คตา (หญิงว่า) Yamaham svākkhātam bhagavatā dhammam saranam khato (men) khatā (women)

ต่ ธมุม นมสุสามิ Tam dhammam namassāmi พระผู้มีพระภาคพระองค์ตรัสรู้
ดีแล้วเองโดยชอบ พระองค์ใด
แน่ะ ข้าพเจ้าถึงแล้วว่าเป็นที่พึ่ง
กำจัดภัยจริง
I go for refuge to the Rightly
Self-awakened One, the
Blessed One, who can eradicate
danger.

ข้าพเจ้าไหว้พระผู้มีพระภาค พระองค์นั้น I pay homage to the Blessed One.

า กราบลง า Prostrating once.

พระธรรมที่พระผู้มีพระภาคตรัส แล้วดีเหล่าใดแน่ะ ข้าพเจ้าถึงแล้ว ว่าเป็นที่พึ่งกำจัดภัยจริง I go for refuge to the dhamma that the Blessed One has well-expounded, that can eradicate danger.

ข้าพเจ้าไหว้พระธรรมนั้น I pay homage to the dhamma

ฯ กราบลง ฯ Prostrating once. ยมห์ สุปฏิปนุน์ สงฺฆ์ สรณ์ คโต (ชายว่า) คตา (หญิงว่า)

Yamaham supatipanam sangham saranam khato (men) khatā (women)

ที่ สงุม ่ วนุทามิ Tam sangham vandami พระสงฆ์ที่ท่านปฏิบัติดีแล้วหมู่ใด แน่ะ ข้าพเจ้าถึงแล้วว่าเป็นที่พึ่ง กำจัดภัยจริง Lgo for refuge to the sangha

I go for refuge to the sangha who have practiced well, who can eradicate danger.

ข้าพเจ้าไหว้พระสงฆ์หมู่นั้น I pay homage to the sangha

า กราบลง า Prostrating once



## วิธีรักษาศีล ๕ แลอุโบสถ Upholding the 5 Sīla and Uposatha Sīla

ศุภมัสดุ อนึ่ง ขอความงาม ความดี จงมีแก่ท่านผู้สัตบุรุษ ทั้งหลาย

เมื่อท่านจะถือศีลรับศีล จงมีสติ คิดเว้นจริงๆ ทุกสิกขาบท ไปให้ครบทั้ง ๕ ให้ได้

ถ้าเผลอไป ไม่ได้คิดเว้น ในสิกขาบทใด สิกขาบทนั้น เป็นอันไม่ได้รับ ไม่ได้ถือ ก็ขาดองค์ไป หาครบทั้ง ๕ ไม่

ผู้ถือศีลไม่ครบทั้ง ๕ เป็นผู้ทุศีล ว่ามีศีลชั่ว

เหตุนั้น เมื่อจะรับศีลให้มีสติ ตั้งจิตคิดเว้นจริง ๆ ทุกสิกขาบท ไปให้ครบทั้ง ๕ ให้ได้ May all of you find prosperity; furthermore may all of you, worthy men and women, be blessed with grace and goodness.

After having taken the decision to uphold the sīla, think with total mindfulness to completely abstain from breaking each sīla until all five sīla are included.

If you have inadvertently forgotten to mindfully think about completely abstaining from breaking any one of the sīla, then you have not "received" that sīla, you are not upholding that sīla, you are not whole, you are not upholding all five sīla.

Those who do not uphold all 5 sīla are said to have corrupted sīla.

Therefore after deciding to receive the sīla think with total mindfulness about truly abstaining from breaking each sīla, and do this for all 5 sīla.

งงตั้งจิตคิดเว้นจริง ๆ ดังนี้ว่า

๑. เราจักไม่แกล้งทำสัตว์
 ให้ตาย

ที่ ๒. เราจักไม่ฉ้อลักข้าวของ ของเขา

ที่ ๓. ถ้าชายให้คิดเว้นว่า เรา จักไม่คบสตรีอื่นด้วยล่วง ประเวณี ถ้าหญิงให้คิด เว้นว่า เราจักไม่คบบุรุษ อื่นด้วยล่วงประเวณี

ที่ ๔. เราจักไม่ล่อลวงปดผู้ใด ผู้หนึ่ง

ที่ ๕. เราจักไม่กินเหล้าเครื่อง ดองของเมาต่าง ๆ

ทั้งจิตคิดเว้นครบทั้ง ๕ ได้ ทั้งว่ามานี้แล้ว อย่างนี้ท่าน กล่าวว่า ถือศีลรับศีลด้วยดี นั้นทีเดียว

กรั้นรับศีลตั้งจิตคิดเว้นครบ ทั้ง ๕ ดังว่ามานี้แล้ว จงรักษา เงตนาที่คิดเว้นทั้ง ๕ นั้น ๆ Allow your mind to achieve true abstinence as follows:

One "I shall not torment any living beings to their death."

Two "I shall not steal or obtain anything belonging to others through cheating."

Three "A man should think about abstinence and refrain from having a relationship with another woman to commit adultery. A woman should think about abstinence and refrain from having a relationship with another man to commit adultery."

Four "I shall not mislead anyone or tell a lie to anyone."

Five "I shall refrain from taking alcohol and intoxicants."

Setting the mind toward abstinence to cover all 5 items as explained above will ensure that sīla are accepted and upheld properly.

Once you have accepted sīla and decided to abstain from violating all 5 sīla as

ไว้ให้ดี ให้เป็นนิตย์ อย่าให้ ขาดได้ อย่างนี้ท่านกล่าวว่า รักษาศีล ๕ ด้วยดี เป็นผู้มี ศีล ๕ นั้นเทียว

ถ้าล่วงสึกขาบทใด ด้วยกาย หรือด้วยวาจา สึกขาบทนั้น ก็แตกไป ท่านกล่าวว่าศีลขาด เป็นคนทุศีลทีเดียว

ถึงในอุโบสถก็ปฏิบัติเหมือนกัน เมื่อจะสมาทาน (ถือ) จงมีสติ คิดเว้นทุก ๆ สิกขาบทไป ให้ครบทั้ง ๘ ให้ได้ทีเดียว

ถ้าเผลอไปเสีย ไม่ได้คิดเว้นใน สิกขาบทใด สิกขาบทนั้นก็เป็น อันไม่ได้สมาทาน (ถือ) ขาด องค์ ๘ ไป หาเป็นอุโบสถไม่ เพราะอุโบสถพร้อมด้วยองค์ ๘ ขาดเสียไม่ได้ ไม่เป็นอุโบสถ mentioned, try to continue to abstain from violating all 5 sīla from now on. Do not allow this intent to be transgressed, in which case you will be observing the five sīla properly, and you will be known as a person who upholds the 5 sīla.

If any of the rules of morality are transgressed physically or orally that particular sīla is shattered. It is said that that sīla has been broken, and you will be known as a person who does not abide by sīla.

For the observance of uposatha sīla the practice is similar. When sīla are being accepted have complete mindfulness when thinking about abstaining from violating each of the sīla, and do ensure that you do this for all 8 sīla.

If you have inadvertently forgotten to mindfully think about completely abstaining from transgressing any one of the sīla, then you have not accepted that sīla and you are not whole, you are not

เทตุนั้นเมื่อจะสมาทาน (ถือ)
อุโบสถ จงตั้งจิตคิดเว้นทุก ๆ
องค์ไป ให้ครบทั้ง ๘ ให้ได้
ดังนี้ว่า

- ที่ ๑. เราจักไม่แกล้งทำสัตว์ ให้ตาย
- ๒. เราจักไม่ฉ้อลักข้าวของของเขา
- ที่ ๓. เราจักไม่เสพเมถุน เป็น ข้าศึกแก่พรหมจรรย์
- ที่ ๔. เราจักไม่ล่อลวงปดผู้ใด ผู้หนึ่ง
- ที่ ๕. เราจักไม่กินเหล้าเครื่อง ดองของเมาต่าง ๆ
- ที่ b. เราจักไม่กินโภชนาหาร ในเวลาวิกาล ตั้งแต่ เที่ยงแล้วไป

observing the 8 sīla, you are not abiding by uposatha. Uposatha or the 8 sīla must not be transgressed, or else you are not abiding by uposatha.

Therefore when you are accepting uposatha sīla do decide with mindfulness to abstain from transgressing each of the sīla to include all 8 without fail in the following manner:

One "I shall not torment any living beings to their death."

Two "I shall not steal or obtain anything belonging to others through cheating."

Three "I shall not engage in sexual intercourse which goes against the chaste life."

Four "I shall not deceive and tell a lie to anyone."

Five "I shall refrain from taking alcohol and intoxicants."

Six "I shall refrain from eating from noontime onward."

ที่ ๗. เราจักไม่ฟ้อนรำเอง
ดูเขาฟ้อนรำ ขับร้องเอง
ฟังเขาขับร้อง ไม่ดู
การเล่นอันเป็นข้าศึก
แก่บุญแก่กุศล
ไม่ตกแต่งร่างกายด้วย
ระเบียบดอกไม้ของหอม
ทำกายให้วิจิตรงามด้วย
เครื่องประดับต่าง ๆ

ที่ ๘. เราจักไม่นั่งนอนเตียงตั่ง ม้าที่มีเท้าสูงเกินประมาณ แลเบาะฟูกใส่นุ่น แลสำลี แลเครื่องปูลาดวิจิตรงาม ด้วยเงินแลทองต่างๆ

ถ้าสมาทานตั้งจิตคิดเว้นทุก ๆ สิกขาบท ให้ครบทั้ง ๘ ดังว่า นี้แล้ว อย่างนี้แล จึงเป็นอัน สมาทาน (ถือ) อุโบสถด้วยดี

ครั้นสมาทานดังว่ามานี้แล้ว ก็จงรักษาเจตนาที่คิดเว้นทั้ง ๘ นั้น ๆ ไว้ให้ดี อย่าให้ขาดได้ ตลอดคืนหนึ่ง วันหนึ่ง อย่างนี้ ท่านกล่าวว่ารักษาอุโบสถด้วยดี Seven "I shall refrain from dancing, or watch other people dance, sing or listen to other people sing, avoid watching any amusements which go against the power of good deeds and good fortune, and I will neither adorn myself with garlands and fragrance nor wear elaborate and ornate embellishments."

Eight "I shall refrain from sitting on and sleeping in an elevated bed that is unreasonably high, that has a mattress filled with kapok and cotton with elaborate bed covers adorned with various silver and gold ornaments."

If you accept sīla you must intend to abstain from breaking each of the 8 rules of morality. This way one is said to accept uposatha fully.

After you have accepted sīla as explained above try to firmly maintain your intention to abstain from breaking those 8 rules. Do not break those

ก้าล่วงสิกขาบทใด ด้วยกายหรือ ด้วยวาจา สิกขาบทนั้นก็ขาดไป ไม่เป็นอุโบสถ เพราะอุโบสถ พร้อมด้วยองค์ ๘ นั้นขาดไป นั่นแหละ

เหตุนั้น เมื่อจะรับศีล ๕ เมื่อ
จะสมาทานอุโบสถ อย่าเผลอไป
จงตั้งจิตคิดเว้นทุก ๆ สิกขาบท
ให้ครบองค์ ๕ แลครบองค์ ๘
ด้วยดี ให้ได้เถิด แล้วจงรักษา
เจตนาที่คิดเว้นนั้น ๆ ไว้ให้ดี
ให้ได้ทีเดียว ทั้งในศีล ๕ แล
อุโบสถที่พร้อมด้วยองค์ ๘ นั้น
อย่าล่วงด้วยกายหรือวาจา
ดังว่ามานี้เทอญฯ

rules at any time at night or in the day. This is referred to as maintaining uposatha properly.

If any single rule of morality is violated physically or orally that particular sīla has been broken and the uposatha is not maintained because the 8 point uposatha has been broken.

Therefore upon receiving the 5 sīla or upon receiving the 8 sīla of uposatha do not forget to force your mind to abstain from breaking each of the rules of morality whether they be 5 or 8. And do try to maintain the intention to abstain from breaking those rules whether they be the 5 sīla or the rules of uposatha with its 8 points either physically or orally as mentioned.

## โทษของการขาดศีล The Perils of not abiding by Sīla

อนึ่ง ศีลวิบัติไม่บริสุทธิ์นี้ พระพุทธเจ้าทรงแสดงอาทีนพ โทษไว้ ๕ อย่าง โทษ ๕ อย่าง นั้น คือ

However on the topic of sīla being impure, Lord Buddha once gave a discourse on 5 perils as follows,

ผู้ที่มีศีลวิบัติ เป็นคนทุศีล ย่อมถึงความฉิบหายแห่งสมบัติ ใหญ่ เพราะเหตุประมาทในศีล เป็นโทษที่หนึ่งฯ

อนึ่ง ผู้ที่มีศีลวิบัติ อันวิญญูชน รู้แล้ว ย่อมติเตียน กิตติศัพท์ ข้างชั่วย่อมปรากฏทั่วไป ได้ความร้อนใจ เป็นโทษที่สองฯ

อนึ่ง ผู้ที่มีศีลวิบัติ เมื่อเข้าไป ใกล้บริษัทใด ๆ ย่อมเกรงกลัว ครั่นคร้ามหวาดหวั่นไป เป็น โทษที่สามฯ

อนึ่ง ผู้ที่มีศีลวิบัติ เมื่อจะตาย ไม่ได้สติ หลงใหลตายไป เป็น โทษที่สี่ฯ

อนึ่ง ผู้ที่มีศีลวิบัติ ตายแล้วไป เกิดในคติอันชั่ว คืออบาย ทั้ง ๔ เป็นโทษที่ครบห้าฯ Those whose sīla are impure, who do not abide by sīla are bound to see their possessions go to ruin because they underestimate the power of abiding by sīla. This is the first peril.

Furthermore those whose sīla are impure will generally be admonished by wise men cognizant of the power of such sīla. Their evil reputation will inevitably appear for all to see, and their hearts will be full of worries. This is the second peril.

Furthermore whenever those whose  $s\overline{l}$  are impure come near anyone, people will be scared, people will be full of dread and apprehensions. This is the third peril.

Furthermore those whose sīla are impure will not have mindfulness when they die. They will die lost and misguided. This is the fourth peril.

Furthermore after they die those whose sīla are impure will be reborn in a bad destination, that is in one

อนึ่ง ผู้ที่เกิดมาในมนุษย์นี้ มีอายุน้อยสั้น ตายเร็วพลัน นี้เป็นเศษผลของปาณาติบาตฯ

อนึ่ง ผู้ที่เกิดมาในมนุษย์นี้ มีโภคะน้อย ยากจนไร้ทรัพย์ สมบัติไป นี้เป็นเศษผลของ อทินนาทานฯ

อนึ่ง ผู้ที่เกิดมาในมนุษย์นี้ มีศัตรูคิดประทุษร้ายมาก หาความสุขยาก นี้เป็นเศษผล ของกาเมสุมิจฉาจารฯ

อนึ่ง ผู้ที่เกิดมาในมนุษย์นี้
อยู่ดี ๆ มีผู้มากล่าวตู่ใส่โทษ
ชัดความเอาเปล่า ๆ ต้องเสีย
ทรัพย์บ้าง ต้องติดจำทำโทษ
บ้าง นี้เป็นเศษผลของการกล่าว
มุสาวาทฯ

of the four unhappy existences. This is the fifth peril.

Furthermore those who are born as human beings whose lives are short, or die hastily, show the consequences of having taken life.

Furthermore those who are born as human beings but experience poverty and have little possessions show the consequences of having taken that which was not given.

Furthermore those who are born as human beings but have many foes bent on hurting them and have difficulty in finding peace of mind show the consequences of having engaged in sexual misconduct.

Furthermore those who are born as human beings one day unexpectedly discover that someone has laid a claim against them and implicated them out of nowhere, and they may lose their money and assets and can even be incarcerated, show the อนึ่ง ผู้ที่มาเกิดในมนุษย์นี้ เป็นบ้า เสียจริต คลั่งไคล้ เสียคนไป นี้เป็นเศษของผล การดื่มกิน สุราเมรัยฯ

เมื่อประสงค์จะใคร่พ้นจากโทษ ทุศีลต่าง ๆ ดังว่ามานี้แล้ว ก็จงอุตสาหะปฏิบัติให้ดี ในศีล ๕ นี้เถิดฯ consequences of having told false speech.

Furthermore those who are born as human beings but are insane, mad, maniac or have gone to ruin show the consequences of having taken alcohol or intoxicants.

If one wishes to escape from the serious drawbacks of not abiding by sīla as mentioned above one should then abide by the five sīla with great diligence.

## อานิสงส์ของศีล The Merits of upholding Sīla

ก็ศีล ๕ นี้ พระพุทธเจ้าทรง แสดงอานิสงส์ไว้ ๕ อย่าง อานิสงส์ ๕ อย่างนั้นคือ

ผู้ที่มีศีลได้ซึ่งทรัพย์สมบัติมาก เพราะเหตุไม่ประมาทในศีล เป็นอานิสงส์ที่หนึ่งฯ

อนึ่ง ผู้ที่มีศีลอันวิญญูชน มักสรรเสริญ กิตติศัพท์ย่อม ลือชาปรากฏทั่วไป ได้ซึ่งความ บันเทิงใจ เป็นอานิสงส์ที่สองฯ With regards to upholding the 5 sīla, Lord Buddha has explained the 5 resulting merits as follows:

Those who uphold sīla are endowed with large fortunes because they do not belittle sīla. This is the first merit.

Furthermore those who uphold these sīla that wise men approve of, will see their repute become known everywhere and bring them

อนึ่ง ผู้ที่มีศีล เมื่อเข้าไปใกล้
บริษัทใด ๆ ย่อมเป็นผู้กล้าหาญ
ไม่กลัวครั่นคร้าม เป็นอานิสงส์
ที่สามฯ

อนึ่ง ผู้ที่มีศีล เมื่อจะตาย ย่อมเป็นผู้มีสติ ไม่ฟั่นเฟือน ไม่หลงตาย เป็นอานิสงส์ที่สี่ฯ

อนึ่ง ผู้ที่มีศีล ตายแล้ว ย่อม ไปเกิดในสุคติ คือมนุษย์แล โลกสวรรค์ เป็นอานิสงส์ที่ห้าฯ

อนึ่ง ศีลนี้มีอันไม่วิปฏิสาร
เดือดร้อนใจเป็นคุณานิสงส์
เป็นทรัพย์อันประเสริฐ ให้
สำเร็จความปรารถนาของตน
ตามประสงค์ด้วย เป็นเหตุ
เป็นปัจจัยแก่อันบรรลุมรรผล
แลทำให้แจ้งซึ่งพระนิพพาน
ด้วยฯ

gratification. This is the second merit.

Furthermore when in the midst of an assembly of people those who uphold sīla will show courage, they will not fear nor have feelings of dread. This is the third merit.

Furthermore at the time of death those who uphold sīla will inevitably have mindfulness, they will not be distraught, and will pass away without having lost their way. This is the fourth merit.

Furthermore after they die those who uphold sīla will be born in blissful states of existence either in the world of humans or in the heavenly realms. This is the fifth merit.

Furthermore the resulting merits for those who uphold sīla is that they do not experience remorsefulness or worries, these are sublime assets, and ensure that our wishes become fulfilled. They are the origin and the means to achieve the cessation of dukkhā and reach nibbāna.

กายแตกวิญญาณดับ

- แลโศก ความเหือดแห้งใจ

   เศร้าใจ แลปริเทวะ
   ความบ่นเพ้อคร่ำครวญ
   ร่ำไร
- แลทุกข์ ทนยากเจ็บปวด
   เกิดขึ้นในกาย แลโทมนัส
   ความเป็นผู้มีใจชั่ว เสียใจ
   แลอุปายาสความคับแค้น
   อัดอั้นใจ

ทุกข์มีชาติเป็นต้นเหล่านี้ ท่านกล่าวว่าเป็นเพลิง เพราะเป็นทุกข์ให้เกิด ความร้อนรนกระวนกระวาย ต่างๆ แก่สัตว์

เพลิงกิเลสเพลิงทุกซ์เหล่านี้
ยกพระพุทธเจ้าเสียแล้ว
ไม่มีผู้หนึ่งผู้ใดในโลกดับได้
แต่ผู้ที่จะรู้ว่าเป็นเพลิงเครื่อง
ร้อนเท่านั้นก็หายากเสียแล้ว
ผู้ที่จะดับเพลิงนั้นจะได้มา
แต่ไหนเล่า ก็ในโลกหมดทั้งสิ้น
ไม่มีผู้หนึ่งผู้ใดดับได้ จึงพากัน

and consciousness is extinguished.

- And one experiences sadness, a dry and parched heart, sorrow and lamentations, with continual complaints and ravings.
- \* And one experiences dukkhā, unbearable bodily pains, grief, or one becomes a person with a bad and wicked heart, or one becomes despaired, harboring bitterness and frustration.

Dukkhā takes the above mentioned forms. The sages declare them to be flames of dukkhā, as they cause restlessness, anxiety and agitation in all creatures.

Between the eras of the Buddhas no one in this world has the ability to extinguish the fires of kilesa and dukkhā. Those who know that these flames are scalding hot are difficult to find. Then where will anyone with the ability to extinguish these flames come

ร้อนรนกระวนกระวายอยู่ด้วย เพลิงหมดทั้งโลก ก็ไม่รู้สึกตัวว่า เพลิงมันเผาเอาให้เร่าร้อน อยู่เป็นนิตย์ เพราะอวิชชา ความหลงไม่รู้จริงฯ

อรห์ สมุมาสมุพุทุโธ ภควา
พระผู้มีพระภาคที่เป็นที่พึ่ง
ของเรา พระองค์ตรัสรู้ชอบ
ตรัสรู้ดีแล้วเอง ตรัสรู้จริง
เห็นจริง ดับเพลิงกิเลสเพลิง
ทุกข์ของพระองค์ได้แล้ว คือ
ทำให้แจ้งซึ่งกิเลสนิพพานแล
ขันธนิพพานได้แล้ว ทรงสั่ง
สอนสัตว์ให้รู้ตามเห็นตาม
ดับเพลิงกิเลสเพลิงทุกข์ ทำให้
แจ้งซึ่งพระนิพพานได้ด้วย
พระองค์นั้นจึงเป็นผู้เลิศ
กว่าสัตว์ ประเสริฐกว่าสัตว์
เป็นผู้อัศจรรย์ใหญ่ยิ่งนัก
ควรเลื่อมใสจริงฯ

from as nowhere in the whole world can such a person be found. Throughout the world people will be restless and agitated without realizing that those burning flames keep them violently hot-headed in perpetuity because of avijjā, being misguided, and really not knowing.

Araham sammāsambuddho bhagavā

The Blessed One whom we have placed our faith in, has attained enlightenment by himself, he has attained enlightenment through having seen the truth, he has extinguished the fires of kilesa and the fires of dukkhā within himself. He has already made clear to himself nibbana from kilesa and nibbāna from khandha. With his knowledge he has taught living beings how to extinguish the fires of kilesa and the fires of dukkhā, and has cleared the way to nibbāna. His perfection surpasses and is more sublime than that of living beings, he is indeed remarkable in every way and should be most highly revered.

## สุวากุขาโต ภควตา ธมุโม

พระธรรมที่เป็นที่พึ่งของเรา
ที่พระผู้มีพระภาคตรัสแล้วดี
ทรงคุณ คือดับเพลิงกิเลส
เพลิงทุกข์ของสัตว์ผู้ปฏิบัติชอบ
ช่วยให้พ้นจากทุกข์ภัยทั้งสิ้นได้
คือ ศีล สมาธิ ปัญญา
มรรคผล นิพพาน พระธรรม
นั้น ท่านทรงคุณคือดับเพลิง
กิเลสเพลิงทุกข์ได้อย่างนี้ จึง
เป็นอัศจรรย์ใหญ่ยิ่งนัก ควร
เลื่อมใสจริง ๆ ฯ

## สุปฏิปนุโน ภควโต สาวกสงุโฆ

พระสงฆ์ผู้สาวกของพระผู้มี
พระภาค ที่เป็นที่พึ่งของเรา
ท่านปฏิบัติดีแล้ว ทำให้บริบูรณ์
ในศีล สมาธิ ปัญญา บรรลุ
มรรคผล ทำให้แจ้งซึ่ง
พระนิพพาน ดับเพลิงกิเลส
เพลิงทุกข์ของตนได้แล้ว

## Svākkhāto bhagavatā dhammo

The dhamma, in which we have placed our faith, and that the Blessed One has rightfully announced, is a virtuous asset that can extinguish the flames of kilesa and the flames of dukkhā for those living beings that do the practice correctly. It can help us move beyond all dukkhā and dangers through observing sīla, developing samādhi, attaining wisdom, following the way, and reaching nibbāna. The dhamma is a virtuous asset that can extinguish the flames of kilesa and the flames of dukkhā as mentioned. It is quite an exceptional asset that should be the object of true reverence.

# Supatipanno bhagavato sāvakasangho

The sangha, the disciples of the Blessed One, whom we have placed our faith in and who practice the correct way and are perfect in observing sīla, in developing samādhi, in attaining wisdom, in following the way, in making nibbāna

สั่งสอนผู้อื่นให้รู้ตามเห็นตาม ดับเพลิงกิเลสเพลิงทุกซ์ได้ด้วย แลเป็นเขตให้เกิดบุญกุศลแก่ เทพยดาแลมนุษย์มากนัก พระสงฆ์นั้นท่านปฏิบัติดีอย่างนี้ จึงเป็นอัศจรรย์ใหญ่ยิ่งนัก ควร เลื่อมใสจริงฯ

เมื่อนึกถึงคุณพระพุทธ
พระธรรม พระสงฆ์
สามรัตนะนี้ ตรึกตรองด้วย
ปัญญา ครั้นเห็นจริง เกิดความ
เลื่อมใสขึ้นแล้ว จะนึกแต่ในใจ
หรือเปล่งวาจาว่า:

อโห พุทฺโธ
พระพุทธเจ้าที่เป็นที่พึ่งของเรา
พระองค์ตรัสรู้จริง เห็นจริง
สำเร็จประโยชน์ตน สำเร็จ
ประโยชน์ผู้อื่นได้แล้ว ควรซึ่ง
ทักขิณาอันเลิศ เป็นผู้ประเสริฐ
กว่าสัตว์หมดทั้งสิ้น เป็น
อัศจรรย์น่าเลื่อมใสจริงฯ

clear, and in extinguishing the flames of kilesa and the flames of dukkhā as well. And it is a field wherein both celestial beings and human beings can create considerable merit. The sangha practice the correct way as mentioned and in quite a remarkable manner, and ought to be the object of high reverence.

Whenever one contemplates the triple gems which are the Buddha, the Dhamma, the Sangha and reflect with wisdom, and when conviction has set in, and faith has occurred then think of uttering in the mind the following:

#### Aho Buddho

Lord Buddha, whom we have placed our faith in, who has attained enlightenment and has accomplished his purpose, and can now accomplish the purpose of others, should be the recipient of the most elaborate donations. He is nobler than all living beings; he is remarkable and should be the object of utmost reverence.

อโห ธมฺโม
พระธรรมที่เป็นที่พึ่งของเรา
ท่านทรงคุณ คือดับกิเลสเครื่อง
ร้อนใจของสัตว์ได้
นำสัตว์ออกจากทุกข์ได้
เป็นอัศจรรย์น่าเลื่อมใสจริงฯ

อโห สงฺโม
พระสงฆ์ที่เป็นที่พึ่งของเรา
ท่านปฏิบัติดีแล้ว เป็นเขตบุญ
อันเลิศ หาเขตบุญอื่นยิ่งกว่า
ไม่มี เป็นอัศจรรย์น่าเลื่อมใส
จริงฯ

ภาวนาดังนี้ได้ ก็ดีทีเดียวฯ

เมื่อถึงพระพุทธ พระธรรม
พระสงฆ์ สามรัตนะนี้ เป็นที่พึ่ง
ของตนจริง ๆ เสมอด้วย
ชีวิตแล้ว ท่านกล่าวว่า ถึงสรณะ
แล้ว มีผลานิสงส์ใหญ่ ยิ่งกว่า
ทานหมดทั้งสิ้นฯ

#### Aho Dhammo

The dhamma, which we have placed our faith in, which exudes virtues and is able to extinguish kilesa that cause living beings to be hot-headed, shows living beings the way to escape from dukkhā. It is an exceptional asset that ought to be the object of true reverence.

#### Aho Sankho

The sangha, whom we have placed our faith in, who practice the correct way, are the only field from which the most considerable merits can be created. It is remarkable and ought to be the object of high reverence.

Doing bhāvanā as explained is indeed very salutary.

When we have truly placed our faith in the Buddha, the Dhamma, and the Sangha, in the triple gems, as if our life depended on it, then it is said that we have attained the refuge, with a resulting merit that is considerable, much more than all the charity we have ever made.

อนึ่ง ผู้ใดให้ความเชื่อ
ความเลื่อมใสในพระพุทธ
พระธรรม พระสงฆ์ สามรัตนะ
นี้แล้ว ผู้นั้นได้ชื่อว่าเลื่อมใสแล้ว
ในที่อันเลิศ ผลที่สุดวิเศษ
เลิศใหญ่ยิ่งกว่าผลแห่งกุศล
อื่น ๆ ทั้งสิ้น ย่อมมีแก่ผู้ที่
เลื่อมใสในรัตนะ ทั้งสามนั้นฯ

อนึ่ง พระพุทธ พระธรรม
พระสงฆ์ เป็นรัตนะอันเลิศ
วิเศษยิ่งกว่ารัตนะอื่น ๆ หมด
ทั้งสิ้น ย่อมให้สำเร็จความ
ปรารถนาแก่สัตว์ผู้ที่เลื่อมใส
ได้ทกประการ

เหตุนั้น เราทั้งหลาย
จงอุตสาหะนึกถึงคุณพระพุทธ
พระธรรม พระสงฆ์ ให้เกิด
ความเลื่อมใสทุกๆ วันเถิด
จะได้ไม่เสียที่ประสบพบ
พระพุทธศาสนาฯ

Furthermore those who believe in and have faith in the Buddha, the Dhamma, the Sangha, or the triple gems, are said to be those who have placed their faith in the very best, eventually yielding majestic results, yielding much grander results than all other merits. All these will belong to those who have placed their faith in the triple gems.

Therefore the Buddha, the Dhamma, and the Sangha, are outstanding gems, more majestic than all other gems, gems that can fulfill the desires of living beings who have the faith.

Therefore let us all think of the goodness of the Buddha, the Dhamma, and the Sangha with diligence every single day to build up the faith within ourselves, so that our opportunity of having met Buddhism is not wasted.



#### วิธีเจริญเมตตา The Practice of Mettā

อนึ่ง เมื่อจะเจริญเมตตา พึงเจริญดังนี้ว่า :

สพุเพ สตุตา สัตว์ทั้งหลายที่เป็นเพื่อนทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกัน หมดทั้งสิ้น

อเวรา จงป็นสุขเป็นสุขเถิด, อย่าได้มี เวรแก่กันแลกันเลย

สพุเพ สตุตา สัตว์ทั้งหลายที่เป็นเพื่อนทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกัน หมดทั้งสิ้น

อพุยาปชุฌา
จงเป็นสุขเป็นสุขเถิด, อย่าได้มี
ความเจ็บไข้ลำบากกายลำบาก
ใจเลย

สพุเพ สตุตา สัตว์ทั้งหลายที่เป็นเพื่อนทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกัน หมดทั้งสิ้น Futhermore when practicing mettā repeat the following:

Sabbe sattā

All living beings who are all companions in dukkhā, who are born, grow old, meet with diseases, and die like everyone else,

averā

be at peace, be at peace. Let go of vengefulness toward one another.

Sabbe sattā

All living beings who are all companions in dukkhā, who are born, grow old, meet with diseases, and die like everyone else,

abyāpajjhā be at peace, be at peace, do not be afflicted with diseases that trouble the body and the mind.

Sabbe sattā All living beings who are all companions in dukkhā, who are born, grow old, meet with อนีฆาจงเป็นสุขเป็นสุขเถิด, อย่าได้มีความทุกข์กายทุกข์ใจเลย

สพุเพ สตฺตา สัตว์ทั้งหลายที่เป็นเพื่อนทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกัน หมดทั้งสิ้น

สุขี อตฺตาน ปริทรนฺตุ
จงมีความสุขกายสุขใจ รักษา
ตนพ้นจากทุกข์ภัยทั้งสิ้นเถิดฯ

เมตตาภาวนานี้ เป็นข้าศึกแก่
พยาบาทโดยตรง เมื่อเจริญ
เมตตานี้ ย่อมละพยาบาทเสียได้
ด้วยดี เมตตานี้ชื่อว่า เจโตวิมุติ
เพราะเป็นเครื่องหลุดพ้นจาก
พยาบาทของใจ มีผลานิสงส์
ยิ่งใหญ่กว่าทาน แลศีล
หมดทั้งสิ้นฯ

diseases, and die like everyone else,

anighā
be at peace, be at peace.
Do not be afflicted with
diseases that cause distress

Do not be afflicted with diseases that cause distress to body and mind.

Sabbe sattā

All living beings who are all companions in dukkhā, who are born, grow old, meet with diseases, and die like everyone else,

sukhi attānam pariharantu be at peace in both body and mind. Keep yourself free from all dukkhā and danger.

Practicing mettā as presented is a direct way to fight against vengefulness. When mettā is cultivated vengefulness disappears. Mettā may also be referred to as cetovimutti as it is a means to free oneself from vengefulness in one's heart, and the merit to be gained from this practice is very large, much more so than all the merits gained by making charity and abiding by sīla.

อนึ่ง เมตตานี้ พระพุทธเจ้า ทรงตรัสไว้ว่ามีอานิสงส์ ๑๑ ประการ อานิสงส์ ๑๑ ประการ นั้น คือ ผู้ที่เจริญเมตตานี้

- ๑. หลับก็เป็นสุข
- ๒. ตื่นก็เป็นสุข
- ๓. ฝันเห็นก็เป็นมงคล ไม่ลามก
- ๔. เป็นที่รักของมนุษย์
- ๔. เป็นที่รักของอมนุษย์
- ๖. เทวดาย่อมรักใคร่รักษาไว้ให้ พ้นภัย
- ๗.ไฟก็ไม่ไหม้ทำให้ร้อนได้
   พิษต่าง ๆ แลศาสตราวุธ
   ก็ไม่ประทุษร้ายทำอันตราย
   แก่ชีวิตได้
- ๘. จิตกลับตั้งมั่นได้โดยเร็วพลัน

Lord Buddha has announced that practicing mettā yields eleven merits. For those who practice mettā the 11 merits are as follows:

- 1. They will sleep in peace.
- 2. They will wake up at peace.
- 3. They will have dreams that are auspicious instead of wicked.
- 4. People will admire them.
- 5. They will be esteemed by non-humans.
- 6. They will unfailingly be esteemed by heavenly beings who will see to it that they escape danger.
- 7. They will not be burned and heated by flames, nor endangered by poisons of all kinds, and weapons will neither injure nor cause them life threatening harm.
- 8. They will become sharpminded very quickly when required.

- ๙. มีผิวหน้าผ่องใสงาม
- ๑๐. เป็นผู้มีสติไม่หลงตาย
- ๑๑. ตายแล้วไปเกิดในพรหม โลก ด้วยเมตตาฌานนี้ข

เมตตามีอานิสงส์วิเศษมาก
ต่าง ๆ ดังว่ามานี้ เหตุนั้น
เราทั้งหลายจงอย่าได้ประมาท
ในเมตตาภาวนานี้เลย
อุตสาหะเจริญเถิด จะได้
ประสบอานิสงส์วิเศษต่าง ๆ
ซึ่งว่ามานี้ เทอญฯ

- 9. They will be endowed with a fair and pleasant face.
- 10. They will have mindfulness and will not die lost and misguided
- 11. After death they will be reborn in the Brahma world in a state of serene contemplation with mettā.

Mettā yields several extraordinary merits as mentioned. Therefore let us not be negligent in our practice of bhāvanā with mettā, let us be resolute in our practice, and we shall reap the fruits of such extraordinary merits.



### วิธีเจริญอสุกะ

The Methods of Contemplating Loathsome Objects

อนึ่ง เมื่อจะเจริญอสุภะ พึงเจริญว่าดังนี้ :

อตฺถิ อิมสฺมึ กาเย ของไม่งามเป็นของปฏิกูล น่าเกลียดมีอยู่ในกายนี้

เกสา โลมา นขา ทนุตา ตโจ คือ ผม ขน เล็บ ฟัน หนัง

ม่ส์ นหารู อฏุจิ อฏุจิมิญช่ วกุกํ คือ เนื้อ เอ็น กระดูก เยื่อใน กระดูก ม้าม

หทย์ ยกน์ กิโลมก์ ปิหก์ ปปุผาส์ คือ เนื้อหัวใจ ตับ พังผืด ไต ปอด

อนฺต๋ อนฺตคุณํ อุทริยํ กรีสํ คือ ไส้ใหญ่ ไส้ทบ อาหารใหม่ อาหารเก่า

ปิตฺต่ เสมฺห่ ปุพฺโพ โลหิต่ เสโท เมโท Furthermore when contemplating loathsome objects let us practice as follows:

Atthi imasmim kāye Objects that are unattractive, that are filthy and disgusting are found in this body,

kesā lomā nakhā dantā taco such as hair, body hair, nails, teeth, skin,

mamsam nahārū atthī aṭṭhimiñjam vakkam or flesh, tendons, bones, bone marrow, spleen,

hadayam yakanam kilomakam pihakam papphāsam or heart tissues, liver, fascia, kidneys, lungs,

antam antagunam udariyam karīsam or large intestines, small intestines, food not yet digested, digested food,

pittam semham pubbo Lohitam sedo medo or gall, คือ น้ำดี น้ำเสลด น้ำเหลือง (น้ำหนอง) น้ำเลือด น้ำเหงื่อ น้ำมันข้น

อสฺสุ วสา เขโพ สึฆานิกา
ลสิกา มุตฺต๋
คือ น้ำตา น้ำมันเหลว น้ำลาย
น้ำมูก น้ำไขข้อ น้ำมูตรฯ

ผมนั้น งอกอยู่ตามหนังศีรษะ ดำบ้าง ขาวบ้าง

ขนนั้น งอกอยู่ตามขุมขนทั่วกาย เว้นไว้แต่ฝ่ามือ ฝ่าเท้า

เล็บนั้น งอกอยู่ตามปลายมือ ปลายเท้า

ฟันนั้น งอกอยู่ตามกระดูกคางข้างบน ข้างล่าง สำหรับบดเคี้ยวอาหาร ชุ่มอยู่ด้วยน้ำลายเป็นนิตย์

หนังนั้น หุ้มทั่วกาย เอาผิวนอกออกเสีย แล้วมีสีขาว phlegm, pus, blood, sweat, fat,

assu vasā kheļo singhānikā lasikā muttam or tears, thin fat, saliva, nasal mucus, joint-lubricrating fluid, urine.

Hairs.

They grow on people's heads, some are black, some are white.

Body hairs. They grow in hair pores throughout the body except on the palms of hands and feet.

Nails.
They grow at the extremities of the hands and feet.

Teeth.
They grow on the upper and lower jaw bones, and are used to chew food continually soaked in saliva.

The skin. It covers the entire body. Taking the outer skin out reveals a white color. เนื้อนั้น มีสีแดงเหมือนชิ้นเนื้อสัตว์

เอ็นนั้น รึงรัดรวบโครงกระดูกไว้ มีสีขาว

กระดูกนั้น เป็นร่างโครงค้ำแข็งอยู่ในกาย มีสีขาว

เยื่อในกระดูกนั้น มีสีขาวเหมือนยอดหวาย ที่เผาไฟอ่อน แล้วใส่ไว้ใน กระบอกไม้ฉะนั้น

เยื่อในสมองศีรษะนั้น เป็นยวง ๆ เหมือนเยื่อ ในหอยจุ๊บแจง

ม้ามนั้น
คือแผ่นเนื้อมีสีแดงคล้ำ ๆ
สองแผ่นมีขั้วอันเดียวกัน
เหมือนผลมะม่วงสองผล
มีขั้วอันเดียวกัน ฉะนั้น
อยู่ข้างซ้ายเคียงกับหัวใจ

The flesh. It is red in color like the meat of animals.

Tendons.
They bind and hold the skeleton together. They are white in color.

Bones. They form a rigid structural support within the body.

Bones are white in color.

Bone marrow.

It is white in color like the tip of the rattan stem when slowly burned, and it is placed inside the hollow of bones that resemble a hollow.

The brain tissue. It is a sticky mass resembling the flesh of a sea snail.

piece of wood.

The spleen.
It is made up of two flat dark-red pieces of flesh connected at the tip, similarly to two mango fruits connected to a stem. It is located on the left side of the body near the heart.

เนื้อหัวใจนั้น มีสีแดง สัณฐานดังดอกบัวตูม ตั้งอยู่ท่ามกลางอก

ตับนั้น คือแผ่นเนื้อสองแผ่น สีแดงคล้ำ ๆ ตั้งอยู่ข้างขวา เคียงเนื้อหัวใจ

พังผืดนั้น
มีสีขาว เหนี่ยวหนังกับเนื้อ
เอ็นกับเนื้อ กระดูกกับเอ็น
ติดกันไว้บ้าง

ไตนั้น เป็นชิ้นเนื้อสีดำคล้ำ เหมือนลิ้นโคดำ อยู่ชายโครง ข้างซ้าย

ปอดนั้น เนื้อสีแดงคล้ำ ชายเป็นแฉก ปกเนื้อหัวใจ อยู่ท่ามกลางอก The heart muscles.
These are red in color and take the shape of a lotus flower about to open up.
They are located in the middle of the chest.

The liver.
It is made up of two flat dark-red pieces of flesh, located on the right side close to the heart tissues.

Fascia.
It is a web of white tissues pulling skin and flesh together, pulling tendons and flesh together, pulling bones and tendons together and loosely connecting them.

The kidneys.
They are made up of darkish black tissues much like the tongue of a black cow.
They are located on the left hand side of the rib cage.

The lungs.
They are made up of dark-red tissues, with the edges branching out to cover the heart muscles. They are located in the middle of the chest.

ได้ใหญ่นั้น
ปลายข้างหนึ่งอยู่คอหอย
ปลายข้างหนึ่งอยู่ทวาร
ทบไปทบมา มีสีขาว
ชุ่มด้วยเลือดในท้อง
ไส้ทบนั้น มีสีขาว

รากนั้น คือของที่กลืนกินแล้ว สำรอกออกมาเสียฉะนั้น

อาหารเก่านั้น คือของที่กินขังอยู่ในท้องแล้ว ถ่ายออกมาฉะนั้น

น้ำดีนั้น เขียวคล้ำ ๆ ที่เป็นฝักตั้งอยู่ ท่ามกลางอก ที่ไม่เป็นฝัก ซึมซาบอยู่ในกาย

น้ำเสลดนั้น มีสีขาวคล้ำ ๆ เป็นเมือก ๆ ติดอยู่กับพื้นไส้ข้างใน

น้ำเหลือง, น้ำหนองนั้น มีอยู่ในที่สรีระ มีบาดแผล เป็นต้น The large intestine.
One end is located at the throat and the other end at the rectum, and it is folded back and forth, the outside is a whitish color soaked

Vomit.

with blood.

It is food that has been newly ingested but has been disgorged out through the mouth.

Old food.

It is what has been ingested and remains trapped in the stomach. It is then excreted out.

Bile.

It is a darkish-green fluid contained in a pouch set in the middle of the chest. Bile not contained in the pouch is imbued throughout the body.

Phlegm.

It is a darkish-white mucous fluid that sticks on the inside walls of the intestines.

Lymph and pus. These are fluids that exist throughout the body and can be seen in a fresh wound. น้ำเลือดนั้น มือยู่ตามขุม ในกายแลซึมซาบ อยู่ในกาย

น้ำเหงื่อนั้น ช่านออกตามขุมขน ในกาลเมื่อร้อนหรือ กินของเผ็ด

น้ำมันข้นนั้น มีสีเหลือง ติดอยู่กับหนัง ต่อเนื้อ

น้ำตานั้น ไหลออกจากตา ในกาลเมื่อไม่สบาย

น้ำมันเหลวนั้น เป็นเปลวอยู่ที่พุง เหมือนกับ เปลวสุกร

น้ำลายนั้น ใสบ้าง ข้นบ้าง

น้ำมูกนั้น เหลวบ้าง ข้นบ้าง เป็นยวง ออกจากนาสิก

น้ำไขข้อนั้น ติดอยู่ตามข้อกระดูก Blood.

It is found in pores in the body and is imbued throughout the body.

Sweat.

It comes out of bodily hair pores throughout our bodies whenever one is hot or has eaten spicy food.

Fat.

It has a yellowish color and is found between skin and flesh.

Tears.

They flow out from the eyes when one is not feeling well.

Oil.

It forms into rolls on the stomach and resembles pigs' lard.

Saliva.

It is sometimes clear and sometimes thick.

Mucous.

It is a fluid that is liquid at times and viscous at times and drains out of the nose.

Oil between joints. It exists in all bone joints. น้ำมูตรนั้น เกรอะออกจากอาหารใหม่ อาหารเก่าฯ

อยเมว กาโย กายประชุมส่วนเป็นของปฏิกูล นี้นั่นแหละ

อุทฺธ์ ปาทตลา เบื้องบนแต่พื้นเท้าขึ้นมา

**อโธ เกสมตุถกา** เบื้องต่ำตั้งแต่ปลายผมลงมา

ตจปริยนุโต ปูโร
นานปฺปการสุส อสุจิโน
มันมีหนังหุ้มอยู่ที่สุดรอบ
มันเต็มไปด้วยของไม่สะอาด
มีประการต่าง ๆ มีผม ขน เล็บ
ฟัน หนังเป็นต้น

เชคุจุโฉ ปฏิกกุโล แต่ล้วนเป็นของไม่งาม มีกลิ่นเหม็น ปฏิกูลน่าเกลียด หมดทั้งสิ้นฯ

อสุภกัมมัฏฐานหรืออสุภสัญญา นี้ เป็นข้าศึกแก่ราคะความ กำหนัดยินดีโดยตรง ผู้ใดมา Urine.

It leaches out from food not yet digested and from digested food.

Ayameva Kāyo The body is made up of an assembly of filthy materials,

uddham pādatalā from the sole of the feet upward,

adho kesa-matthakā from the extremities of the hairs downward.

Taca-pariyanto puro nānappakārassa asucino It is covered by skin all around. It is full of objects that are unclean such as hair, body hair, nails, teeth, and skin.

Yeguccho patikulo
But all these objects are
objects that are unattractive.
They emit foul odors and are
all made up of matter that are
disgusting.

Such subjects of contemplation that are loathsome are direct foes of raga and feelings of เจริญอสุภะ เห็นเป็นของ
ไม่งามในกาย เห็นกายเป็นของ
ไม่งามปฏิกูลน่าเกลียด จนเกิด
ความเบื่อหน่าย ไม่กำหนัด
ยินดี ดับราคะ โทสะ โมหะ
เสียได้ ผู้นั้นได้ชื่อว่าดื่มกิน
ซึ่งรสคือพระนิพพาน เป็นสุข
อย่างยิ่ง เหตุนั้น พระพุทธเจ้า
จึงได้ตรัสสรรเสริญกายคตาสติ
อสุภกัมมัฏฐานนี้ว่า "ผู้ใดได้
เจริญกายคตาสตินี้ ผู้นั้นได้ชื่อ
ว่าบริโภคซึ่งรสคือนิพพานเป็น
ธรรมที่ผู้ตายไม่มี" ดังนี้

นิพพานนั้นก็ดับราคะ โทสะ
โมหะ นั่นเอง เหตุนั้น
เราทั้งหลายจงอย่าได้ประมาท
ในกายคตาสตินี้เลย อุตสาหะ
เจริญเถิด จะได้ประสบพบพระ
นิพพานเป็นสุขอย่างยิ่ง เลิศกว่า
ธรรมหมดทั้งสิ้นฯ

lust. Those who contemplate loathsome objects, see them as being ugly objects within the body, and see the entire body as ugly, filthy and disgusting, until one becomes disinterested and is no longer aroused with sexual desires. Those who extinguish rāga, dosa and moha are said to have drunk and eaten the flavor of nibbāna. It is a source of unqualified peace. Therefore Lord Buddha praises the cultivation of mindfulness while contemplating loathsome objects within our bodies by saying that "whomever cultivates mindfulness within our bodies may be said to be consuming the flavor of nibbāna which is a dhamma where death no longer exists."

Nibbāna is equivalent to the extinguishment of rāga, dosa, and moha. Therefore let us not be negligent in cultivating mindfulness of the body, let us be diligent so that one day we may experience nibbāna which will bring unqualified peace, of a higher degree than all of the dhamma combined.

#### วิธีเจริญมรณสติ

อนึ่ง เมื่อจะเจริญมรณสติ พึงเจริญดังนี้ ว่า:

The Method of Cultivating Mindfulness about Death Furthermore when one wishes to cultivate mindfulness about death one may recite the following

มรณธมโมมหิ มรณ์ อนตีโต (ชายว่า)

Maranadhammomhi maranam anatīto (for men)

มรณธมุโมมุหิ มรณ์ อนตีตา (หญิงว่า)

Maranadhammomhi maranam anatitā (for women)

แปลว่า เรามีความตายเป็น ธรรมดา ล่วงความตายไป ไม่ได้แล้วฯ ความตายนั้นคือ สิ้นลมหายใจ กายแตก วิญญาณดับฯ

Which translates as - we have death as a normal event, we can no longer circumvent death. Death involves the cessation of breathing, the body is broken, and consciousness ceases to function.

อนึ่ง พึงเจริญดังนี้ก็ได้ ว่า:

Furthermore we may repeat the following:

อธุว ชีวิต่ ชีวิตของเรามันไม่ยั่งยืน ฐว๋ มรณ์ ้ ความตายของเรามันยั่งยืน อวสุส์ มยา มริตพุพ์

เราคงจะตายเป็นแน่

Adhuvam jivitam Our life will not endure,

dhuyam maranam but our death is enduring,

avassam mayā maritabbam we will surely die.

บรณปริโยสาน์ เม ชีวิต์

ชีวิตของเรามีความตายเป็น ที่สด

ชีวิต เม อนิยต์ ชีวิตของเรามันไม่เที่ยง

มรณ์ เม นิยต์ ความตายของเรามันเที่ยงแล้ว

อนึ่ง พึงเจริญดังนี้ก็ได้ว่า:

สพุเพ สตฺตา มรนฺติ จ สัตว์ที่ตายอยู่เดี๋ยวนี้ก็ดี

มรีสุ จ มริสฺสเร ที่ตายดับสูญไปแล้วก็ดี จักตาย ต่อไปข้างหน้าก็ดี

ตเถวาห์ มริสสามิ เราก็จักตายุดับสูญไปเช่นนั้น เหมือนกันนั่นแหล่ะ

นตถิ เม เอตุถ ส่สโย ความสงสัยในความตายนี้ ไม่มีแก่เราฯ เราไม่สงสัย ในความตายนี้แล้วฯ

Maranapariyosānam me jivitam Our life has death as a final

Jīvitam me aniyatam Our life is impermanent.

act.

Maranam me niyatam Our death will occur with certainty.

Furthermore we may repeat the following:

Sabbe Sattā maranti ca Living beings who are dying at this moment,

marimsu ca marissare or those who have died and passed on will again die in the future.

Tathevāham marissāmi We will die and pass on in a similar way.

Natthi me ettha samsayo Doubts about death does not exist within us, we no longer harbor doubts about death.

เหตุนั้น เราจงเร่งขวนขวาย
ก่อสร้างบุญกุศลซึ่งเป็นที่พึ่ง
ของตนเสียให้ได้ทันที่ยังมีชีวิต
อยู่นี้เถิด อย่าให้ทันความตาย
มาถึงเข้า ถ้าความตายมาถึง
เข้าแล้ว จะเสียทีที่ได้มาเกิด
เป็นมนุษย์พบพระพุทธศาสนานี้
ทีเดียวฯ

ผู้ใดได้เจริญมรณสติ นึกถึง
ความตาย ได้เห็นจริงจนเกิด
ความสังเวชได้ ผู้นั้นย่อม
ไม่เมาในชีวิต ละอาลัยในชีวิต
เสียได้ เป็นผู้ไม่ประมาท
รีบร้อนปฏิบัติ ละบาปบำเพ็ญ
บุญกุศล ชำระตนให้เป็น
ผู้บริสุทธิ์โดยเร็วพลัน เพราะ
เหตุนั้น พระพุทธเจ้าจึงตรัส
สรรเสริญมรณสติที่บุคคลเจริญ
ทำให้มากนี้ ว่ามีผลานิสงส์ใหญ่
ยิ่งมากนัก นับเข้าใน
พระนิพพาน เป็นธรรมที่
ผู้ตายไม่มี ดังนี้ มรณสติ
มีผลานิสงส์มากอย่างนี้ฯ

Therefore let us urgently build-up meritorious deeds which we will be able to depend on and do so while we are still alive, before death come to us first. If death does arrive prior to that we will have lost our opportunity of having been born as human beings and met Buddhism.

Whoever has cultivated mindfulness about death or given thought on death, and has realized the truth to the point of becoming disillusioned with impermanence, will no longer be addicted to living and will not be mournful about his own life. He will not be negligent, he will undertake the practice without delay, he will give up his vices and strive to perform meritorious deeds, he will cleanse himself from blemish as promptly as possible. Therefore Lord Buddha praises those who spend much time cultivating mindfulness about death, and has declared that the end result of such actions is monumental and

อนึ่ง พระพุทธเจ้าก็ตรัส
สั่งสอนไว้ ให้คิดถึงความตาย
ให้ได้ทุกวัน ๆ มาใน
อภิณหปัจจเวกขณ์ เหตุนั้น
เราทั้งหลายจงอุตสาหะ
เจริญมรณสติ คิดถึงความตาย
ให้เห็นจริงจนเกิดความสังเวช
ให้ได้ทุกวัน ๆ เถิด จะได้ประสบ
ผลานิสงส์ที่วิเศษเป็นเหตุ
ไม่ประมาทในการก่อสร้างบุญ
กุศล ซึ่งเป็นที่พึ่งของตนฯ

ที่นึกถึงคุณพระรัตนตรัย แล
เจริญเมตตาแลอสุภะแล
มรณสติ ทั้ง ๔ อย่างซึ่งว่ามานี้
ท่านกล่าวว่าจตุรารักข์ เพราะ
เป็นธรรมป้องกันปกครองรักษา
ผู้ที่เจริญนั้น ให้พ้นจากทุกข์
ภัยอันตรายวิบัติทั้งสิ้นได้ แล
เป็นทางสวรรค์แลนิพพานด้วย
เหตุนั้น เราทั้งหลายจงอุตสาหะ

includes the ability to enter nibbāna, which is a dhamma where no one dies. Therefore mindfulness about death yields very large results as mentioned.

Furthermore in abhinhapaccavekkhana Lord Buddha has taught us to think about death every single day. Therefore let us all be diligent in cultivating mindfulness about death, think about death every single day and see its truth until disillusion sets in. We will then be able to experience the remarkable results of these actions that encourage us to build up meritorious deeds that we can depend on.

As we contemplate the triple gems, as we practice mettā, as we meditate on loathsome objects, and cultivate mindfulness about death as hereby mentioned, this practice is referred to as Cāturārakkha or the Four Objects of Meditation that Give Protection. It is a dhamma that protects by safeguarding the practitioner

เจริญให้ได้ทุกวัน ๆ เถิด อย่า ให้ขาดได้เลย จะได้เป็นความดี ความชอบอย่างยิ่งของเรา ที่ได้ มาเกิดเป็นมนุษย์พบพระพุทธ ศาสนานี้ เทอญ from dukkhā, from harm, and from untoward incidents. And it is the path to the heavenly realms and to nibbāna. Therefore let us all be very diligent and do the daily practice without missing a single day. This will result in all of us, who were born as humans and met Buddhism, acquiring exceptional goodness.

นี้เป็นวิธีเจริญจตุรารักซ์ ต่อนี้ไปเป็นการเจริญวิปัสสนา

This ends the explanation on the practice of Cāturārakkha. The following is an explanation on the practice of meditation.



## วิธีเจริญวิปัสสนาโดยสังเขป

A brief Explanation on the Practice of Meditation

เมื่อเจ็บไข้หรือเมื่อจะตาย พึงศึกษาทำไว้ในใจดังนี้ว่า :

When we are indisposed or close to death do study and practice the following in our heart.

อาตุรกายสุสเมสโต เมื่อกายของเราอาดูรกระวน กระวาย อยู่ด้วยทุกขเวทนา Aturakāyassamesato When our body is in agony and agitated with physical pain,

จ**ิตฺต่ อนาตุร่ ภวิสฺสติ** จิตของเราจักไม่อาดูรเดือดร้อน ไปตามกาย

cittam anāturam bhavissati. our mind must not be in agony and tormented like our body.

**ภิทุราย** กาโย กายนี้มันจักแตก

Bhidurāyam kāyo This body is about to break-up.

วิราคธมุม วิญญาณ วิญญาณจิตผู้รู้แจ้งนี้มันจัก ดับไป เป็นของไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่ใช่ของเรา ไม่ใช่ตัวไม่ใช่ตน ช่างมันเถิด

Virāgadhammam viññānam The consciousness that knows all will cease to exist, it is impermanent, it causes pain, it is not ours, it is not us, it is not something tangible. Let it be.

อนิจุจา สงฺขารา
เพราะสังขารคือร่างกายจิตใจนี้
มันไม่เที่ยง เกิดขึ้นแล้วแตกดับ
ไปเป็นธรรมดาของมัน
อย่างนั้นเอง

Aniccā sankhārā
As body and mind are
conditioned formations they
are impermanent, they are
created, then they break apart

คํ กุเตตุถ ฉพฺภา
 ความเที่ยงยั่งยืนอยู่นั้นจะพึงได้
 มาแต่ไหน ในสังขารคือร่างกาย
 จิตใจเหล่านี้เล่าฯ

อนึ่ง พึงเห็นจริงแจ้งชัดด้วย ปัญญา ดังนี้ว่า:

เปล่า ไม่มีใครเกิด ไม่มีใคร ตาย, รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ, ขันธ์ ๕ มันเกิด ขันธ์ ๕ มันแตกไป ต่างหาก ไม่ใช่ของเรา ไม่ใช่เรา ไม่ใช่ตัวไม่ใช่ตน ขันธ์ ๕ ต่างหาก ช่างมันเถิด

เปล่า ไม่มีใครเกิด ไม่มี
ใครตาย จักขุโสตมานชิวหา
กายใจอายตนะ ๖ มันเกิดขึ้น
อายตนะ ๖ มันดับไปต่างหาก
ไม่ใช่ของเรา ไม่ใช่เรา ไม่ใช่ตัว
ไม่ใช่ตน อายตนะ ๖ ต่างหาก
ช่างมันเถิด

เปล่า ไม่มีใครเกิด ไม่มีใคร ตาย ดิน น้ำ ไฟ ลม อากาศ and cease to exist as part of a natural process.

Tam kutettha labbhā
Where can permanence and longevity in the physical body and the mind come from.

Furthermore let us look at the absolute truth with wisdom as follows:

No, no one is born, no one dies, only the body, feelings, memory, thoughts and imaginative thinking, consciousness, the five khandha appear, the five khandha disappear, they are not ourselves, they are not us, they are only the five khandha. Let them be.

No, no one is born, no one dies, the eyes, the ears, the nose, the tongue, the body, the heart, the six senses appear, the six senses disappear, they are not ourselves, they are not us, they are only the six senses. Let them be.

No, no one is born, no one dies, earth, water, fire, wind,

วิญญาณ ธาตุ ๖ มันเกิดขึ้น ธาตุ ๖ มันแตกไปต่างหาก ไม่ใช่ของเรา ไม่ใช่เรา ไม่ใช่ตัว ไม่ใช่ตน ธาตุ ๖ ต่างหาก ช่างมันเถิด

เปล่า ไม่มีใครเกิด ไม่มีใครตาย นามรูปมันเกิดขึ้น นามดับ รูปแตกไปต่างหาก ไม่ใช่ ของเรา ไม่ใช่เรา ไม่ใช่ตัว ไม่ใช่ตน นามรูปต่างหาก ช่างมันเถิด

อนึ่ง เมื่อเกิดก็ไม่ได้เอา อะไรมา เมื่อตายก็ไม่ได้เอา อะไรไป ข้าวของที่มีวิญญาณ แล่ไม่มีวิญญาณหมดทั้งสิ้น เป็นของกลางสำหรับแผ่นดิน ไม่ใช่ของใคร ช่างมันเถิดฯ

เมื่อพิจารณาด้วยปัญญา
เห็นจริงแจ้งชัดอย่างว่ามานี้แล้ว
จิตก็ไม่อาดูรเดือดร้อนไปตาม
กายที่กระวนกระวายอยู่ด้วย
ทุกขเวทนา

air, consciousness, the six elements appear, the six elements disappear, they are not ourselves, they are not us, they are only the six elements. Let them be.

No, no one is born, no one dies, only nāmārūpa appear and nāmārūpa disappear, they are not ourselves, they are not us, they are only nāmārūpa. Let them be.

Furthermore at birth we brought nothing with us and upon death we shall take nothing with us, neither things that have souls nor things that do not have souls. These are the common possessions of this earth, they do not belong to anyone. Let them be.

When contemplating with wisdom and after having realized the absolute truth clearly, as mentioned above, the mind will neither be in agony nor in distress like the body that will be agitated with feelings of pain.

อนึ่ง ก็ไม่อาลัย พัวพันติดข้อง อยู่ในข้าวของเหล่านั้น หมดทั้งสิ้นด้วยความที่เห็นจริง แจ้งชัดดังนี้ฯ

เมื่อปฏิบัติใจทำได้อย่างนี้
ขณะหนึ่งครู่หนึ่งนั้นก็ดี ก็ได้
ชื่อว่าดื่มกินซึ่งรสคือพระนิพพาน
เป็นธรรมที่ผู้ตายไม่มี เป็นอัน
ได้ประสบพระสัมมาสัมพุทธเจ้า
ด้วยน้ำใจ ในขณะหนึ่งนั้น
ครู่หนึ่งนั้น เพราะพระองค์
ทรงตรัสไว้ว่า ผู้ใดเห็นธรรม
ผู้นั้นเห็นเราผู้ตถาคตดังนี้

อนึ่ง พึงพิจารณาด้วยปัญญา ให้เห็นจริงแจ้งชัดดังนี้ว่า:

รูป์ อนิจุจ์
รูปเป็นของทรุดโทรมไม่เที่ยง
เกิดขึ้นแล้วแตกทำลายไป
ดังฟองน้ำก้อนใหญ่ตั้งขึ้นแล้ว
แตกละลายเป็นน้ำไปฉะนั้น

เวทนา อนิจุจา ความสบายแลไม่สบายแลเฉย ๆ Furthermore there are no feelings of sorrow, no connectedness with those objects any longer after having clearly accepted such truth.

When we train the mind along those lines even for a moment, then we are said to have drunk and eaten the flavor of nibbāna, which is a dhamma where death does not exist. It is like experiencing Lord Buddha within our hearts once for a brief moment, as Lord Buddha has said that whomever sees the dhamma will see me the Tathāgata.

Furthermore consider with wisdom and see the truths in the following:

Rūpam aniccam
The body is something that decays and is impermanent, after it is born it breaks-up like a large bubble of water that is created and then bursts out to become water.

Vedanā aniccā
To be well, to be unwell and

อยู่ที่วิญญาณรู้แจ้ง
มันไม่เที่ยง เกิดขึ้นแล้วดับไป
ดังต่อมน้ำ ตั้งขึ้นใส ๆ แล้ว
แตกไปโดยเร็วฉะนั้น

สัญญา อนิจุจา
ความสำคัญจำหมายไว้
มันไม่เที่ยง ปรากฏขึ้นแล้ว
หายไป ดังพยับแดดเข้าใกล้แล้ว
หายไปหมดไม่ปรากฏฉะนั้น

สงุขารา อนิจุจา
ความคิดเป็นเครื่องตกแต่งจิต
ที่เป็นบุญแลเป็นบาป
มันไม่เที่ยง เกิดขึ้นแล้วดับ
สูญไป ไม่มีแก่นสารอันใด
ดังต้นกล้วยฉะนั้น

วิญญาณ์ อนิจุจ์
จิตผู้รู้แจ้งอารมณ์ มันไม่เที่ยง
เกิดขึ้น หลอกลวงให้สัตว์
ลุ่มหลง ว่าของเรา ว่าเรา
ว่าตัว ว่าตน แล้วดับไป
ดังมายาหลอกลวงให้ลุ่มหลง
เหมือนกะเล่นกลฉะนั้น

to be indifferent is distinguished by the consciousness that knows all but it is impermanent, it appears and disappears like a water bubble which becomes very clear but then bursts quickly.

Saññā aniccā Memory is impermanent, it appears and then disappears, like when approaching a haze, then all disappears and it no longer exists.

Sankhārā aniccā
Thoughts which are imaginative thinking of the mind that are either virtuous or sinful are impermanent, they appear and then they disappear, they have no permanency whatsoever, similarly to the banana tree.

Viññāṇaṁ aniccaṁ
For the mind that knows,
emotions are impermanent,
they appear and deceive all
living beings into delusion,
that this is ours, that this is
me, that this is us, and then
they disappear. Such machinations can deceive anyone

รูป อนตุตา รูปเป็นของทรุดโทรม ไม่ใช่ตัว ไม่ใช่ตน

เวทนา อนตุตา สุขทุกข์อุเบกขาเฉย ๆ ที่ วิญญาณรู้แจ้ง ไม่ใช่ตัว ไม่ใช่ตน

สญญา อนตุตา ความสำคัญจำหมายไว้ ไม่ใช่ตัว ไม่ใช่ตน

สงุขารา อนตุตา เจตนาเป็นเครื่องตกแต่งจิต ที่เป็นบุญแลเป็นบาป ไม่ใช่ตัว ไม่ใช่ตน

วิญญาณ์ อนตุตา จิตผู้รู้แจ้งอารมณ์ ไม่ใช่ตัว ไม่ใช่ตน

สพฺเพ สงฺขารา อนิจฺจา ธรรมที่ปัจจัยตกแต่งสร้างขึ้น คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ หมดทั้งสิ้น มันไม่เที่ยง เกิดขึ้นแล้ว into becoming misguided, similarly to what magicians do.

Rupam anattā
The body is something that decays. It is not us.

Vedanā anattā Feelings of happiness, feelings of dukkhā, feelings that are neither pleasurable nor painful, that consciousness knows thoroughly are not us.

Sañña anatta Memories that we recall are not us.

Sankhārā anattā Intentions that adorn the mind that are virtuous and that are sinful are not us.

Viññānam anattā For the mind that knows, emotions are not us.

Sabbe sankhārā aniccā Dhamma objects that have been created meaning body, feelings, memory, thought and imaginative thinking, consciousness are all แปรปรวนแตกดับไป

สพุเพ ธมุมา อนตุตา
ธรรมทั้งสิ้น ไม่ใช่ตัว ไม่ใช่ตน
ไม่ใช่สัตว์ ไม่ใช่บุคคล ไม่ใช่เรา
ไม่ใช่ของเรา เพราะว่าตัวตน
สัตว์บุคคลไม่มี มีแต่รูป เวทนา
สัญญา สังขาร วิญญาณ
เป็นตัวทุกข์ แลมีทุกข์ ดับหมด
คือพระนิพพาน แลมีสภาวธรรม
อย่างหนึ่ง อย่างหนึ่งไปต่างหาก
ไม่มีใครผู้ใดผู้หนึ่ง

เมื่อพิจารณาด้วยปัญญา
เห็นจริงแจ้งชัดว่า เราเขาสัตว์
บุคคลตัวตนไม่มีดังนี้แล้ว
ก็ปล่อยวางเสียได้ไม่ถือว่า
ของเรา ว่าเรา ว่าตัวตน
ละสักกายทิฏฐิได้ ในขณะหนึ่ง
ครู่หนึ่งนั้นก็ดี ก็ได้ชื่อว่าดื่มกิน
ซึ่งรสคือพระนิพพาน เป็นธรรม
ที่ผู้ตายไม่มี แลได้ประสบ
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าด้วย
นำใจ ในขณะหนึ่งครู่หนึ่งนั้น

impermanent, after they appear they change and they disappear.

Sabbe dhammā anattā All the dhammā concepts are not us, they are not living creatures, they are not people, they are not you and me, they do not belong to us because we, living creatures, people do not exist. There is only body, feeling, memory, thought and imaginative thinking, consciousness. They represent dukkhā and contain dukkhā. Ending all this is tantamount to nibbana that follows unique dhammā concepts where for example the concept of us does not exist.

After having contemplated with wisdom and seen the truth with clarity that we, them, living creatures, or people have no substance as mentioned, we can therefore let go without holding on to this is ours, this is us, we can then let go of the delusion of self if only for a moment. It can then be said that we have tasted

เพราะพระองค์ทรงตรัสไว้ว่า ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นเห็นเรา ผู้ตถาคต ดังนี้

อนึ่ง เมื่อพิจารณาด้วยปัญญา เห็นจริงแจ้งชัดว่า เราเขาสัตว์ บุคคลตัวตนไม่มีดังนี้แล้ว ใจก็บริสุทธิ์เป็นสุขใหญ่ยิ่ง ทุกข์โทมนัสคับแค้นเรื่องร้อนใจ ก็ดับเสียได้ คุณคือใจบริสุทธิ์ ของพระพุทธเจ้า แลคุณ หระธรรมที่ดับเพลิงเครื่องร้อน ใจได้ แลคุณพระสงฆ์ที่ปฏิบัติ ดีคือละกิเลสเครื่องเศร้าหมอง เสียได้ ก็ย่อมปรากฏขึ้นในใจ ของตน เป็นผู้มีความเชื่อ ความเลื่อมใส หยั่งลงมั่นใน คุณพระรัตนตรัย เป็นอันได้ ถึงสรณะทั้งสามนี้ เป็นที่พึ่ง ของตนด้วยดี ด้วยปัญญาที่มา พิจารณาเห็นซึ่งสภาวธรรม ทั้งสิ้นเป็นอนัตตา ดังว่ามานี้ฯ

the flavor of nibbāna. It is a dhammā where death does not exist and through which we can experience Lord Buddha within our heart, even for a moment, as Lord Buddha has said that whomever knows the dhammā will see me the Tathāgata.

Furthermore after having contemplated with wisdom and seen the truth with clarity that we, them, living creatures, or people have no substance as mentioned, then our mind becomes pure and filled with absolute peace of mind. Dukkhā, grief, resentment, and anxiety are extinguished. The virtue is the purity within Lord Buddha's heart and the virtue of the dhammā that extinguishes the fires within our hearts, and the virtue of the bhikkhus who do the practice well and abandon the kilesa that dampen the spirit. All this is experienced within our heart. We then have faith and admiration and understand firmly the triple gems in which we have taken

ก็วิปัสสนานี้ มีผลอานิสงส์ใหญ่ ยิ่งกว่าทาน ศีล พรหมวิหาร ภาวนา ย่อมทำผู้ที่เจริญนั้น ให้มีสติ ไม่หลงทำกาลกิริยา มีสุคติภพคือมนุษย์แลโลก สวรรค์เป็นที่ไปในเบื้องหน้า นี้ว่าโดยยังไม่บรรลุมรรคผล ทำให้แจ้งซึ่งพระนิพพาน ถ้าอุปนิสัยมรรคผลมี ก็ย่อมทำ ผู้นั้นให้บรรลุมรรคผลทำให้แจ้ง พระนิพพานได้ในชาตินี้ นั่นเทียว

อนึ่ง เมื่อเกิดก็ไม่ได้เอา อะไรมา เมื่อตายก็ไม่ได้ เอาอะไรไป ทรัพย์สมบัติ refuge. It is something we can depend on through wisdom gained by contemplating the nature of the dhammā that everything is impermanent as mentioned.

Such meditation has a resulting effect that is far larger than doing charity, than abiding by the precepts, than upholing the four noble sentiments, or bhāvanā to obtain mental discipline. It makes the practitioner gain mindfulness and prevent him from being misled at death. Life after death awaits him in a realm of happiness in the world of humans and the heavenly realms. And this is even before the cessation of dukkhā has been achieved, and even before nibbāna has been experienced. If the practitioner has a disposition leaning toward the way to enlightenment then that practitioner can even achieve enlightenment in this very life.

Furthermore at birth we brought nothing with us, then at death we depart with

ข้าวของเงินทองหมดทั้งสิ้น ไม่ใช่ของเรา เป็นของกลาง สำหรับแผ่นดิน ตายแล้ว ทิ้งเสียหมด เอาไปก็ไม่ได้ อย่าหลงมัวเมาไปเลย แต่ ความแก่ความเจ็บความตายนี้ เป็นของๆ เราแท้หนีไม่พ้น เหตุนั้น เราจงอุตสาหะรีบเร่ง การก่อสร้างบุญกุศล ซึ่งเป็น ที่พึ่งของตน จงอุตสาหะ บำเพ็ญศีล แลเจริญจตุรารักข์ แลวิปัสสนา ซึ่งว่ามานี้เป็น ทางสวรรค์แลนิพพานเถิดดี กว่าประกอบกิจอื่น ๆ ที่ไม่เป็น ประโยชน์แก่ตน เตรียมตัวไว้รอ ความตายเถิดดีกว่า เพราะเรา จะต้องตายเป็นแน่ แต่ไม่รู้ว่า เมื่อไร

nothing. All our wealth, possessions, money are not ours, but common assets belonging to the earth. When we die we must let go of everything, we cannot take anything with us, so do not be misguided. But growing old, becoming sick, and dying will become ours, it is something which we cannot run away from. As a result let us be diligent and hastily build meritorious deeds which will be a sanctuary we can take refuge in. Let us be diligent in observing sīla and cultivate cāturārakkha and meditation because these are the paths to the heavenly realms and nibbāna. It is better than engaging in other activities that are useless to ourselves. It is better that we prepare ourselves to be ready when death arrives because we will die with certainty but we do not know when.

Furthermore it is difficult to be born as a human being because to do so one must abide by the morality of เกิดเป็นมนุษย์ ชีวิตที่ได้
มานี้ก็ได้ด้วยยากยิ่งนัก เพราะ
อันตรายของชีวิตทั้งภายใน
ภายนอกกาย มีมากต่าง ๆ
กาลที่ได้ฟังธรรมของสัตบุรุษ
คือพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ก็ได้
ด้วยยากยิ่งนัก เพราะกาลที่
เปล่าว่างอยู่ไม่มีพระพุทธเจ้า
เกิดขึ้นในโลกยืดยาวนานนัก
บางคาบบางสมัย จึงจะมี
พระพุทธเจ้าเกิดขึ้นในโลก
สักครั้งสักคราวหนึ่ง เหตุนั้น
เราทั้งหลายพึงอยู่ด้วยความ
ไม่ประมาทเถิด อย่าให้เสียที
ที่ได้มาเกิดเป็นมนุษย์
พบพระพุทธศาสนานี้เลยฯ

human beings, which is to uphold the 5 sīla and the tenfold ways of good action which are prerequisites to being born as a human being. This life which we have been born into is most difficult to attain because the many dangers to life within ourselves and externally. Opportunities that allow us to listen to sermons from a person with the highest of morals, meaning a Buddha, occur with great difficulty because the periods between which Buddhas are born into this world are far and wide. Only occasionally is a Buddha born into this world, therefore let us not be negligent, let us not let the opportunity pass to have been born as a human being and having met Buddhism.

ขอท่านผู้สัตบุรุษที่ได้รับหนังสือ นี้ไป จงอ่านให้ได้ทุกวัน ๆ เถิด เมื่ออ่านจงตรองตามไปให้ได้ ความเห็นจริง เมื่อได้ความเห็น จริงแล้ว ก็เป็นอันได้ประสบ พระสัมมาสัมพุทธเจ้าด้วยน้ำใจข

Let all persons with morals who have received this manuscript read it every single day, and after having read it give it careful thoughts in order to absorb the truth it contains, after which it can be

อนึ่ง ยากนักที่จะได้เกิด เป็นมนุษย์ เพราะต้องตั้งอยู่ ในธรรมของมนุษย์ คือศีล ๕ และกุศลกรรมบถ ๑๐ จึงจะได้

อนึ่ง ก็เป็นอันได้เจริญภาวนา มัยกุศล มีผลใหญ่เลิศเกิดขึ้น แก่ตนด้วย เพราะทำความเห็น จริงให้เกิดขึ้นในจิตได้นี้ จึง เป็นภาวนามัยกุศลมีผลเลิศ ถ้า กิจการมีมาก ไม่มีโอกาสที่จะ อ่านแล้ว เมื่อจะนอนพึงอ่าน เสียก่อนจบหนึ่งแล้วจึงนอน ก็จะได้เป็นนิพัทธกุศล มีผลเลิศ เกิดแก่ตนทุกวัน ๆ เพราะ ภาวนามัยกุศลนี้ พระพุทธเจ้า ทรงตรัสสรรเสริญ ว่ามีผลใหญ่ กว่าทานแลศีล ในสูตรมีเวลา มะสูตรเป็นตัวอย่าง เหตุนั้น ควรที่เราทั้งหลาย จะพึงไม่ ประมาทในภาวนามัยกศลนี้ อุตสาหะเจริญให้ได้ทุกวัน ๆ เทอญฯ

said that one has encountered Lord Buddha with one's heart.

Furthermore meritorious deeds gained through meditation will benefit us as we realize the truth in our hearts. Merit gained through meditation is indeed very large. If we are too busy with work with little time to read this book in its entirety do read a section before going to sleep so that merit is achieved. It will bear fruits every single day as gaining such merit through meditation is something Lord Buddha has praised and has said in the velamasutra discourse that the resulting effect is greater than doing charity and upholding sīla. Therefore we should not be negligent in gaining meritorious deeds through meditation, and ought to cultivate meditation with diligence every single day.



## ต่อไปนี้ปกิรณกกถาซึ่งเป็นสุภาษิต Miscellaneous Sayings

ว่าด้วยคนที่พระพุทธเจ้า ทรงตรัสติเตียนไว้ มีอยู่ ๔ จำพวก

พวก ๑ เป็นอยู่เหมือนกะคน ตายเสียแล้ว พวกนี้ อาศัย คนที่ประมาทปล่อยสติเสีย ไม่คิดถึงแก่ ถึงเจ็บ ถึงตาย ทิ้งบุญทิ้งกุศลเสียหมด

พวก ๑ มีตาเหมือนกะคน ตาบอดเสียแล้ว พวกนี้ อาศัยตาคือปัญญาที่รู้จริง เห็นจริงไม่มี หลงไปตาม สมมติที่ไม่จริง

พวก ๑ มีเงินทองทรัพย์สมบัติ มาก ก็เหมือนกะคนจน พวกนี้ อาศัยอริยทรัพย์ ๗ มีศรัทธา แลศีลเป็นต้นไม่มี เป็นคนจน ในธรรมวินัยนี้ On the categories of persons that Lord Buddha has expressed disapproval of, there are 4 such categories.

One category refers to persons who behave as if they are already dead. This category refers to those who are negligent, who have let go of their mindfulness, who do not think about old age, sickness, and death. Leaving aside all their merits.

Another category refers to persons whose lives are like those of blind persons. This category refers to those who lack the wisdom to know and see the truth, they are misled by the possessions they own that are only but illusions.

Another category refers to persons with great wealth but whose lives are like the lives of the poor. This category of persons do not think about depending on the seven noble treasures that include having พวก ๑ ปฏิบัติอยู่ในศาสนานี้ กลับกลายเป็นคนนอกศาสนา นี้ไปเสียไม่รู้ตัว พวกนี้อาศัย ปฏิบัติผิดจากศาสนาคำสั่งสอน ของพระพุทธเจ้า

เมื่อรู้อยู่อย่างนี้แล้ว จงปฏิบัติ ให้ดีเถิด อย่าให้เหมือนกะคน ๔ จำพวก ที่พระพุทธเจ้าทรง ตรัสติเตียนไว้อย่างว่ามานี้เลย จะได้ไม่เสียทีที่เกิดมาเป็นมนุษย์ พบพระพุทธศาสนานี้

อนึ่ง คนโง่คนหลงมีอีก ๔ จำพวก

พวก ๑ ตัวของตัวไม่รัก ไปหลงรักคนอื่นมากกว่าตัว นี้ก็เป็นคนโง่คนหลง ไม่รู้ตัว ของตัวว่าเป็นที่พึ่งแก่ตัว faith and upholding sīla. They are poor in terms of moral discipline.

Another category refers to persons who practice within this religion but become people outside of this religion without being aware of it. This category of persons practices outside of the teachings of Lord Buddha.

With such awareness do strive to practice the right way and do not become like these four categories of persons mentioned that Lord Buddha has expressed disapproval of. You will then not miss out on this opportunity to have been born as a human being and having met Lord Buddha.

Furthermore there exists four categories of persons who are foolish and misguided.

One category refers to persons who do not appreciate themselves but are misguided and cherish others to the detriment of themselves.

These are foolish and

พวก ๑ สิ่งของที่จะนำไปได้ ไม่ขวนขวายหา หลงขวนขวาย หาแต่ของที่ตายแล้ว ทิ้งเสีย หมดเอาไปไม่ได้ นี้ก็เป็นคนโง่ คนหลง

พวก ๑ หาข้าวของที่เอาไปได้
แต่ไม่เลือกหา ขนเอาแต่ของ
ที่ชั่ว คือบาปอกุศลติดตนไป
เสวยทุกข์ภายหน้า นี้ก็เป็น
คนไง่คนหลง

พวก ๑ อยากได้ความสุข สำราญ ทางเตียน ๆ ที่จะเดินไป ได้ความสุขมือยู่ ไม่เดิน หลงไป เดินทางรก กลับได้ทุกข์ไม่ได้สุข ตามประสงค์ นี้ก็เป็นคนโง่ คนหลง misguided persons who do not realize that each of them must depend on the molves.

Another category refers to persons who do not actively seek things they can take with them (after they pass away) but are misguided in seeking things that are already dead and will have to let go of because they cannot take these things with them. Such persons are foolish and misguided.

Another category refers to persons who seek things they can take with them (after they pass away), but do not choose the objects to take, and only take with them objects that are evil. And only sinful and evil things will follow them and cause them to suffer adversity in the future. Such persons are also foolish and misguided.

Another category refers to persons who wants to be happy and enjoy life, but the clear path to walk on toward happiness they do not choose, but they lose their way and

ทางเตียนนั้นคือกุศลกรรมบท ๑๐ กุศลกรรมบท ๑๐ นั้น คือ

บริสุทธิ์กาย ๓ ไม่เบียดเบียน สัตว์ฆ่าสัตว์ ที่ ๑ ไม่ฉ้อ ลักข้าวของของเขา ที่ ๒ ไม่ประพฤติผิดในกาม คือ ล่วงประเวณี หรือเว้นเมถุนเสีย ที่ ๓

แลความบริสุทธิ์วาจา ๔ คือ
พูดจริงไม่ปดใคร ที่ ๑ ไม่พูด
ส่อเสียดยุยงให้เขาแตกร้าว
ที่ ๒ ไม่พูดหยาบช้าด่าว่า
ผู้ใด ที่ ๓ พูดเป็นประโยชน์
เป็นธรรมเป็นวินัย ที่ ๔

take the path that is cluttered and in the end experience dukkhā, against what their wishes were. Such persons are also foolish and misguided.

The clear path is the ten-fold path of good action. The ten-fold path of good action is as follows:

The three intentional bodily actions that are pure are first not to oppress or kill living creatures, second not to defraud and steal objects belonging to others, and third not to engage in sexual misconduct such as committing adultery, or abstaining from sexual intercourse.

And the four intentional forms of speech that are pure are first to speak the truth and not tell a lie to anyone, second not say things to incite and stir up others to split up, third not to utter vulgar language or insult anyone, fourth to utter only words that are useful, that are fair and morally correct.

แลบริสุทธิ์ใจ ๓ ไม่เพ่ง
มุ่งเอาของของใคร ที่ ๑ ไม่คิด
ประทุษร้ายใคร ที่ ๒ เห็นชอบ
ไม่ผิดจากความจริง ที่ ๓

นี้เป็นกุศลกรรมบท ๑๐ เป็น ทางเตียนไปยังสุคติ คือมนุษย์ โลกสวรรค์

ทางรกนั้น คือ อกุศลกรรมบท ๑๐ อกุศลกรรมบท ๑๐ นั้น คือความไม่บริสุทธิ์กาย ๓ ไม่ บริสุทธิ์วาจา ๔ ไม่บริสุทธิ์ใจ ๓ นี้เป็นอกุศลกรรมบท ๑๐ เป็นทางรกไปยังทุคติคือ อบาย ๔

เมื่อรู้อยู่อย่างนี้แล้ว ก็อย่าพึง ปฏิบัติให้เหมือนกะคนโง่คนหลง And the three intentional forms of thoughts that are pure are first not to have the intention to take that which belongs to others, second not to have the intention to harm anyone, and third to agree with that which does not deviate from the truth.

These are the ten-fold path of good action, it is a path that is clear and leads to peace and happiness, meaning to the realm of human beings and the heavenly realms.

The path that is cluttered is the ten-fold path of bad action. The ten-fold path of bad action is made up of the three intentional bodily actions that are not pure, the four forms of speech that are not pure, and the three intentional forms of thoughts that are not pure. This is the ten-fold path of bad action, it is a cluttered path to states of unhappiness that leads to the four lower worlds.

With this awareness do not follow those four categories

๔ จำพวกอย่างว่ามานี้เลย จะได้ไม่เสียที่ประสบพบ พระพุทธศาสนานี้ฯ

อนึ่ง เกิดเป็นคน ให้พึงรู้จัก คนดี คนชั่ว ถ้าไม่รู้จักแล้ว ยากอยู่ที่จะได้สุข กลับจะได้ทุกข์ เดือดร้อนภายหลังเสียอีก ด้วย ความโง่ที่ไม่รู้จักคนดีคนชั่ว นั้นนั่นแล เพราะพระพุทธเจ้า พระองค์ทรงตรัสไว้ว่า เหตุที่จะ ไปอบายของสัตว์ที่โง่ไม่รู้จักคน ชั่วคนดี มีอยู่ ๔ จำพวก

จำพวก ๑ คนดี ๆ มีคุณควร สรรเสริญกลับไปติเตียนเขา

จำพวก ๑ คนชั่วไม่ดีควร ติเตียนกลับไปสรรเสริญเขา of people mentioned who are foolish and misguided. You will then not lose this opportunity of having met Buddhism.

Furthermore being born as a human being one must know how to distinguish between a good and a wicked person. Inability to distinguish between a good and a wicked person will make it difficult to find peace of mind, because one day one may become distressed and in difficulty because of one's foolishness for not knowing how to distinguish between a good and a wicked person. As lord Buddha has declared, there are 4 types of human beings who enter the lower worlds because they cannot distingwish between the good and the wicked.

One type chooses to criticize virtuous persons worthy of praise.

One type chooses to praise wicked persons worthy of criticism.

จำพวก ๑ คนที่มีคุณควร เลื่อมใสไม่เลื่อมใส

จำพวก ๑ คนที่มีโทษทุจริต ปฏิบัติผิดไม่ควรเลื่อมใสหลงไป เลื่อมใส

ทั้งนี้ก็เพราะเหตุหลงเป็น
คนโง่ไม่รู้จักคนดีคนชั่ว จึงจะ
ไม่พ้นจากทุกข์ในอบาย เพราะ
มาประกอบเหตุที่จะไปอบาย ๔
อย่าง ที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสไว้
อย่างว่ามานี้ฯ

อนึ่ง เกิดเป็นคน ให้พึงรู้จักที่พึ่ง ที่อาศัยของตน ถ้าไม่รู้จักที่พึ่ง ที่อาศัยของตนแล้ว ไม่พ้นทุกข์ ไม่ได้สุขเกษมเลย ที่พึ่งที่อาศัยของตนนั้น ไม่ใช่สิ่งอื่น คือบุญ กุศลสุจริตความชอบนั้นเอง จำไว้เถิด อย่าประมาทเลย จงอุตสาหะก่อสร้างการบุญ กุศลสุจริตนั้น ให้เกิดให้มีขึ้นใน

One type chooses not to hold in respect virtuous persons worthy of respect.

One type chooses to respect dishonest persons who have committed wicked actions, and who are not worthy of respect.

This is because they are misguided into becoming foolish and unable to distinguish between a good and a wicked person, and thus they will not be able to escape dukkhā in the lower worlds as they have created the cause for their own entry into the four lower worlds that Lord Buddha has mentioned.

Furthermore having been born as human beings let us all determine what we can rely on, and cannot rely on. If we do not know what we can rely on we cannot move beyond dukkhā and cannot attain supreme bliss. What we can rely on are not material objects but meritorious deeds that are honest and just,

สันดานของตนเถิด จะได้ ความสุข พ้นจากทุกข์ภัย สมดังความหวังของตนฯ

อนึ่ง เกิดเป็นคน ให้พึงตั้งตน ไว้ชอบ อย่าพึงตั้งตนไว้ผิด ถ้าตั้งตนไว้ผิด ประพฤติทุจริต ความชั่วอยู่แล้ว ไม่แคล้วอบาย ไม่ได้ความสุข ไม่พ้นจากทุกข์ ได้เลย เสียทีที่ได้มาเกิดเป็น มนุษย์พบพระพุทธศาสนานี้ ทีเดียว ตั้งตนไว้ชอบนั้น คือ ทำตนให้ประกอบด้วยศรัทธา ศีล สุตะ จาคะ ปัญญา จึงจะได้ ความสุข พ้นจากทุกข์ สมดัง ความหวังของตนได้ นั่นแลฯ

remember that. Do not be negligent, but be diligent in building meritorious deeds that are honest so that it becomes part of one's character. We will then meet with peace of mind and be able to move beyond dukkhā and beyond harm.

Furthermore having been born as human beings let us set ourselves in the proper way, let us not set ourselves improperly. If we do not set ourselves properly and behave dishonestly and wickedly then we cannot escape entry into the lower worlds where peace of mind is non-existent and where we cannot escape dukkhā. It will have been unfortunate that we have had the opportunity to be born as human beings and met Buddhism. Only by setting ourselves the proper way through faith, upholding sīla, learning the scriptures, doing charity, gaining wisdom will we obtain peace of mind and go beyond dukkhā, thereby fulfilling our hopes and aspirations.

อนึ่ง เกิดมาเป็นมนุษย์ ด้วย
อำนาจธรรมของมนุษย์ ที่ตนได้
สร้างสมมาแล้ว ถ้าไม่ตั้งอยู่
ในธรรมของมนุษย์ได้แล้ว
ยากอยู่ที่จะได้มาเกิดเป็นมนุษย์
อีกในภายหน้า ก็ธรรมของ
มนุษย์นั้น อย่างน้อยคือศีล ๕
อย่างใหญ่คือกุศลกรรมบถ ๑๐
นี้เป็นธรรมของมนุษย์แท้
จำไว้เถิด จงอุตสาหะปฏิบัติ
ให้ดี ทำให้บริบูรณ์ในศีล ๕
แลกุศลกรรมบถ ๑๐ เถิด
จะได้มาเกิดเป็นมนุษย์ แลได้
สุคติโลกสวรรค์ เสวยความสุข
เกษมสำราญฯ

อนึ่ง เกิดเป็นคน เมื่อต้องการ สุขประโยชน์แก่ตนแล้ว พึงมี สติระวังไว้ให้ดี อย่าหลงไป ตามลมปากพูดของคน เพราะ ลมปากพูดนั้นมันล่อลวง ให้ ลุ่มหลงเสียคนวุ่นวายไป เขาก็ ย่อมว่าอยู่ว่า : ลมแรงมันไม่แรง Furthermore we have been born as human beings through the power of human virtues accumulated over a long time. But if we do not set ourselves to be within the morality of human beings then it will be difficult to be reborn as a human being in the future. The morality of human beings includes at least upholding the five sīla and at most by following the ten-fold path of good actions which is the true set of human virtues. Remember this well! Be diligent in your practice, be perfect in upholding the five sīla and follow the ten-fold path of good action in order to be reborn as a human being or find peace in the realm of the devas and enjoy happiness and bliss.

Furthermore having been born as a person whenever one seeks pleasure for one's benefit do have mindfulness and be very careful not to be misled and be taken in by the spoken word of others, because the spoken word can เหมือนลมปากพูด

อนึ่ง เมื่อจะใคร่พบพระพุทธเจ้า
แล้ว จงตรึกตรองค้นหาของจริง
ให้ได้เถิด อย่าหลงไปตามสมมติ
ของโลกที่ไม่จริง ถ้าหลงไปตาม
สมมติของโลกที่ไม่จริงแล้ว
ไม่ได้พบพระพุทธเจ้าเลย
พระพุทธเจ้าไม่อยู่ที่ไหน อยู่ที่
รู้เห็นชึ่งธรรมเป็นของจริง
ในใจนั้นเอง เพราะพระองค์
ทรงตรัสไว้ว่าผู้ใดเห็นธรรม
ของจริง ผู้นั้นเห็นเราผู้ตถาคต
ดังนี้

อนึ่ง เมื่อปรารถนาจะออก จากทุกข์ ทำให้แจ้งซึ่ง พระนิพพานแล้ว ก็จงทำให้ บริบูรณ์ในศีลสมาธิแลเจริญ วิปัสสนา พิจารณาสังขาร ให้เห็นจริงตามลักษณะที่ ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา เถิด ถ้าไม่รู้เท่าต่อสังขาร be tempting, can mislead, can ruin a person and create chaos. There exists a proverb that says: the strength of the wind is not as strong as the strength of peoples' spoken word.

Furthermore if you really have the desire to meet Lord Buddha do consider searching for the absolute truth. Do not be misguided into following this make-believe world which is unreal. If you are misguided and follow this make-believe world which is unreal then you will not meet Lord Buddha. The place where Lord Buddha resides is in seeing the dhamma which is the truth within our hearts. And Lord Buddha has declared that whoever sees the dhamma will see me the Tathagata.

Furthermore after having decided to become free of suffering and attain nibbāna one must uphold sīla completely, develop concentration, cultivate meditation, contemplate the physical body and see the truth that the body has characteristics

หลงไปตามสังขารแล้ว ไม่พ้น
ทุกข์ ทำให้แจ้งซึ่งพระนิพพาน
ไม่ได้เลย เพราะสังขารเหล่านั้น
มันหลอกลวงให้ลุ่มหลงอยู่
เป็นนิตย์ สัตว์ที่ลุ่มหลงอยู่
เหล่านั้น จึงมีแต่ความรัก
ความชัง รุ่มร้อนอยู่ด้วยเพลิง
กิเลสถ่ายเดียวเท่านั้นๆ

อนึ่ง ความหลงของสัตว์มีอีก ๔ อย่าง คือหลงรัก หลงชัง หลงถือตัวถือตน หลงกลัวภัย ต่าง ๆ ความหลง ๔ อย่างนี้ อย่างนี้คือตัวอวิชชา ความหลง ที่ไม่รู้แจ้งเห็นจริงในสังขารที่ ไม่เทียงเป็นทุกข์เป็นอนัตตาฯ

that are impermanent, is the source of dukkhā, and is not ours. If we do not understand the body and are misled by it, then because of this physical body we cannot go beyond dukkhā and cannot attain nibbāna. It will deceive us and will mislead us perpetually. Living beings who are so infatuated with the body are therefore bound to continually experience love and hate and continually be agitated by the fires of kilesa.

Furthermore there are an additional four things that living beings are being misled by. They are being misled by love, misled by hate, misled by one's ego, and misled by fear of harm and danger. Being misguided by these four factors is what is called fundamental ignorance. Living beings who are misguided do not understand thoroughly that the physical body is impermanent, that it is the cause of suffering, and that it is not us.

อนึ่ง วิบัติมีอยู่ ๖ อย่าง คือ
วิบัติคติ วิบัติกาล วิบัติประเทศ
วิบัติตระกูล แลวิบัติอุปธิคือ
ร่างกายแลวิบัติทิฏฐิ
ความเห็นผิด

พระพุทธเจ้าเกิดขึ้นในโลก แสดงธรรมนำสัตว์ออกจาก ทุกข์ได้ ไปเกิดเสียในอบาย มีเดียรฉานกำเนิดเป็นต้น อย่างนี้ วิบัติคติ

มาเกิดในมนุษย์โลกนี้แล้ว ไม่มี พระพุทธศาสนา เป็นกาล ว่างเปล่า พระพุทธเจ้าไม่เกิด ในโลกมืด อย่างนี้ วิบัติกาล

พระพุทธเจ้าเกิดขึ้นในโลก แล้ว พระพุทธศาสนาไม่แผ่ไป ในประเทศทั้งสิ้น ประเทศใน แผ่นดินมีมากนัก ประเทศใดที่ Furthermore there are six types of misfortunes: having a bad destiny, living in periods of time devoid of the teachings of a Buddha, living in countries where Buddhism has not taken hold, being born in a family who hold onto the wrong view, having a physical disability, and holding on to the wrong view.

When the Buddha was born into this world and gave sermons on the dhammā that allowed some living beings to move beyond dukkhā his contemporaries born in the lower worlds, such as the animal world, can be said to have had a bad destiny.

Being born as human beings in an era devoid of the teachings of a Buddha is time lost. Buddhas are not born in the world during dark ages. This is called being born in a time where calamities reign.

If a Buddha is born into this world but Buddhism does not spread to some countries because of the existence of so ไม่มีพระพุทธศาสนาไปเกิดใน ประเทศนั้น อย่างนี้ วิบัติประเทศ

มาเกิดในประเทศที่มีพระพุทธ ศาสนาแล้ว ประเทศนั้นมี ตระกูลมาก ที่เป็นสัมมาทิฏฐิ ก็มี ไปเกิดในตระกูลที่เป็น มิจฉาทิฏฐิเสีย อย่างนี้ วิบัติตระกูล

เกิดในตระกูลที่เป็นสัมมาทิฏฐิ แล้ว เป็นคนทูหนวกตาบอด เป็นง่อย เป็นเปลี้ย เป็นบ้า เป็นใบ้เสียจริตไป อย่างนี้ วิบัติอุปธิคือร่างกาย

เกิดในตระกูลที่เป็นสัมมาทิฏฐิ แล้ว บริบูรณ์ด้วยอุปธิร่างกาย ไม่เป็นคนพูหนวกตาบอด ไม่เป็นง่อยไม่เป็นเปลี้ย ไม่เป็น บ้าไม่เป็นใบ้ บริบูรณ์ด้วย many countries in the world, and we are born in a country where Buddhism has not spread to then such a country is said to suffer misfortune.

Having been born in a country where Buddhism exists, and where among the many families in that country some families hold on to the right views, but we are born instead in a family that holds on to the wrong view, then it can be said that we have the misfortune of being born in a family that holds on to the wrong view.

Having been born in a family who holds on the right view but we happen to be deaf and blind, lame, feeble, crazy, or insane, this is called having the misfortune of being afflicted with physical disabilities.

Having been born in a family of believers and having been born with complete physical features, without being deaf of hearing or blind, without being lame or feeble, without อุปธิร่างกายแล้ว ไปส้องเสพคบ คนที่เป็นมิจฉาทิฏฐิ ก็กลายเป็น มิจฉาทิฏฐิไปเสีย อย่างนี้ วิบัติทิฏฐิเห็นผิด

เราทั้งหลายพ้นจากวิบัติ ๖
ประการดังว่ามานี้ เป็นลาภ
ของเราแล้ว ความเป็นมนุษย์
อันเราได้ด้วยดีแล้ว เพราะบุญ
กุศลของเรามี ได้ก่อสร้างไว้ใน
ชาติก่อนแล้ว จึงได้พ้นจากวิบัติ
๖ ประการนี้ ควรเราทั้งหลาย
จะพึงยังกุศลสุจริตความชอบ
ที่เป็นที่พึ่งของตน ให้ถึง
ให้พร้อมบริบูรณ์ด้วยดีเถิดฯ

อนึ่ง สมบัติข้าวของเงินทอง
หมดทั้งสิ้น เป็นของกลาง
สำหรับแผ่นดิน ไม่ใช่ของใคร
ไม่มีผู้ใดเป็นเจ้าของ ใครคิดได้
อย่างนี้ ผู้นั้นคล้ายกับ
พระโสดาบัน คิดไม่ได้ ให้ไปดู
เอาที่ป่าช้าเถิด อะไร ๆ ทั้งสิ้น
ทิ้งเสียหมดเอาไปไม่ได้

being crazy or deaf, and with complete physical features, but we have chosen to associate with and befriend people who hold on to the wrong view and we become someone who hold on to the wrong view. This is called having the misfortune of holding on to the wrong view.

If we survive these 6 types of misfortunes as mentioned then it is our good fortune. We have become human beings and have avoided the 6 types of misfortunes because of the meritorious deeds that we have built up in our previous lives. Therefore let us all engage in honest and virtuous meritorious deeds that we can all depend on to our fullest extent.

Furthermore all possessions and money are common properties that belong to the earth, these do not belong to anyone, these are owned by no one. Those who can think this way think similarly to those who have attained sotāpanna. For those who

สูญเปล่า เหลืออยู่แต่กระดูก อย่างเดียวเท่านั้น นี้เป็น ของแท้ ของจริงจำไว้เถิด

เราทั้งหลายเกิดมามีกรรม
อย่างเดียวนั่นแลเป็นของ ๆ ตัว
อย่ามัวเมาหลงหาบาปกรรม
ความชั่วเพราะสมบัติข้าวของ
เงินทองที่ตายแล้ว ทิ้งเสีย
เอาไปไม่ได้ แต่บาปกรรม
ความชั่วที่ทำไว้นั้น ย่อม
ติดตัวไป ให้ผลได้ทุกข์
ภายหน้า อย่างนี้ไม่ดีเลย
แก่เราทั้งหลาย เสียทีที่เกิดมา
เป็นมนุษย์พบพระพุทธศาสนา
นี้ทีเดียว นี้เป็นสุภาษิตสั่งสอน
ไว้ด้วยกรุณา หวังจะให้ปฏิบัติ
ให้ได้สุขพ้นจากทุกข์
อย่างเดียว

do not think this way do go and look inside a cemetery where everything is left there and cannot be taken, nothing is left except skeletons. This is the real truth, do not ever forget it.

Everyone is born with past kamma that are the only things that belong to them. Let us not be misguided and addicted to seeking out additional sinful activities. Possessions and money have to be let go of upon death, they cannot be taken along. But sinful activities committed will accompany the person upon death and will result in undesirable dukkhā, and behaving this way will be a missed opportunity after having been born as a human being and having met Buddhism. These words are sayings that are taught out of true compassion in the hope that they will result in behaviors that bring peace of mind and allows us to move beyond dukkhā.

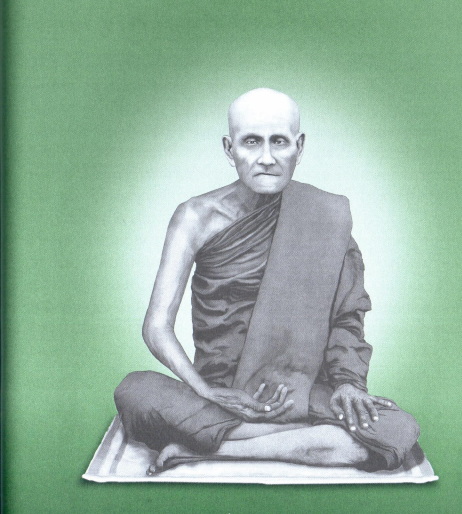
พระพุทธศาสนานี้หายาก จะได้ประสบด้วยยากยิ่งนัก เหตุนั้นเราทั้งหลายจงมีสติ อุตสาหะก่อสร้างบุญกุศลสุจริต ความชอบ ซึ่งเป็นที่พึ่งของตน ให้ถึงพร้อมให้บริบูรณ์ด้วยดี ด้วยความไม่ประมาทเถิดฯ

The Buddhist religion is something difficult for anyone to discover and even more difficult for anyone to have the opportunity to experience its teachings. Therefore with mindfulness let us be diligent in building honest and virtuous meritorious deeds which will be a source of dependency for ourselves in a complete manner, let us do so without negligence.

.....จบจตุรารักขกัมมัฏฐาน แต่เท่านี้

This ends the Four Objects of Meditation that give Protection





สมเด็จพระวันรัต
(ทับ พุทุธสิริ) เจ้าอาวาสรูปแรกของวัดโสมนัสวรวิหาร (พ.ศ. ๒๓๔๙-๒๔๓๔)

Somdet Phra Vanarat (Tab Buddhasiri) First Lord Abbot of Wat Somanasvihara (1806-1891 A.D.)

#### ประวัติของเจ้าพระคุณสมเด็จพระวันรัต (ทับ พทธสิริมหาเถร)

(กับ พุทฺธสิริมหาเกร)
พระเดชพระคุณสมเด็จพระวันรัตเกิดวันที่ ๖ พฤศจิกายน พ.ศ. ๒๓๔๙ ณ บริเวณปากคลองผดุงกรุงเกษม กรุงเทพมหานคร ท่านได้ อุปสมบทเมื่อปี พ.ศ. ๒๓๑๙ ที่วัดเทวราชกุญชร เมื่อบวชได้ ๒ พรรษา พระอุปัชฌาของท่านได้นำท่านมาเฝ้าถวายตัวในพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ในขณะที่ทรงผนวชเป็นพระภิกษุนามวชิญาโณ เพื่อ รับประทานเรียนหนังสือ ท่านจึงได้มาอยู่วัดมหาธาตุฯ สืบมา ท่านได้ ทูลขอรับประทานเรียนฎีกาสังคหะจากพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้า เจ้าอยู่หัว ได้รับพระมหากรุณาธิคุณโปรดเกล้าสั่งสอนชี้แจงโดยข้อปฏิบัติ สิกขาบทวินัยบัญญัติต่าง ๆ ครั้นพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว เสด็จขึ้นไปประทับที่วัดราชาธิวาส ท่านก็ได้เสด็จตามขึ้นไปด้วย ในสมัย ที่อยู่วัดราชาธิวาสสมเด็จพระวันรัตเป็นผู้หนึ่งที่ได้โดยเสด็จพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้า จัดตั้งธรรมยุติกนิกายในปี พ.ศ. ๒๓๙๙ พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวได้ทรงอาราธนาสมเด็จพระวันรัตให้มาอยู่ครองวัดโสมนัสวิหาร เจ้าพระคุณสมเด็จฯ จึง ได้มาเป็นเจ้าอาวาสรุปแรกของวัดนี้

#### Somdet Phra Vanarat Buddhasiri (Tap)

Somdet Phra Vanarat Buddhasiri (Tap) was born in B.E. 2349 (1806 A.D.) in Bangkok. He was a member of the first group of disciples of Prince Mongkut while he was ordained as a monk under the name Bhikkhu Vajiranana before his ascension to the throne in B.E.2394 (1851 A.D.) as King Rama IV. Somdet Phra Vanarat spent more than twenty years studying Buddhist scriptures and meditation (tranquility and insight meditation) under the guidance of Venerable Vajiranana (Prince Mongkut). Somdet Phra Vanarat (Buddhasiri) while staying at Wat Rachathiwat was one of the Bhikkhus who together with Venerable Vajiranana established the Dhammayut order in B.E. 2372 (1829 A.D.). Somdet Phra Vanarat (Buddhasiri) became the first Lord Abbot of Wat Somanasvihara in Bangkok in B.E. 2399 (1856 A.D.)

#### Glossary

#### Abhidhamma

The Abhidhamma Pitaka is the last of the three pitakas constituting the Pali Canon, the scriptures of Theravāda Buddhism. In the Abhidhamma the philosophical standpoint of the Buddha is given in a pure form<sup>(1,2)</sup>.

#### Abhinhapaccavekkhana

A chant for meditation practice known as Five Subjects for Frequent Recollection: (1) I am of the nature to be old, I have not gone beyond old age. (2) I am of the nature to be diseased, I have not gone beyond disease. (3) I am of the nature to die, I have not gone beyond death. (4) All that is mine, dear and beloved, will become otherwise, will become separated (from me). (5) I am the owner of my kamma, heir to my kamma, born of my kamma, related to my kamma, abide supported by my kamma, whatever kamma I shall do, good or evil, of that I shall be the heir. Thus by us they should be frequently recollected<sup>(3)</sup>.

#### Arahant

A fully enlightened one who has reached the ultimate state of nibbāna. A person who, by following the Buddha's path to freedom, has totally eradicated his mental defilements (kilesa)<sup>(4,5)</sup>.

#### Avijjā

Fundamental ignorance. This ignorance is the central factor in the delusion about the true nature of oneself and therefore the essential factor binding living beings to the cycle of rebirth<sup>(6)</sup>. Ayatana The sense base. There are six internal sense bases, and six external sense bases: the eye and visible objects, the ear and sound, the tongue and taste, the body and touch, the mind and montal objects?

mind and mental objects<sup>(7)</sup>.

Bhāvanā Development by means of meditation<sup>(7)</sup>.

Bhikkhu A monk, usually in reference to Buddhism, who lives entirely on donations of food and other basic requisites<sup>(6,7)</sup>.

other basic requisites.....

Cetasika Mental states. There are 52 kinds of cetasika such as phassa or contact, vedanā or feeling, lobha or greed, saddhā or faith in what ought to be believed, sati or constant mindfulness, karunā or pity or sympathy<sup>(8)</sup>.

Cetovimutti Liberation or freedom of the mind<sup>(9)</sup>.

Citta The citta is the mind's essential knowing nature, the fundamental quality of knowing that underlies all sentient existence. When associated with a physical body, it is referred to as "mind" or "heart". Being corrupted by the defiling influence of fundamental ignorance (avijjā), its currents "flow out" to manifest as feelings (vedanā), memory (sannā), thoughts (sankhāra), and consciousness (vinnāna), thus embroiling the citta in a web of self-deception<sup>(10)</sup>.

Dhammā Supreme Truth, the ultimate order underlying everything, the teachings of the Buddha<sup>(11)</sup>.

Ascetic practices. The dhutangas are a set of 13 specialized ascetic practices that Buddhist monks voluntarily undertake. Their purpose in each case is to counteract specific mental defilements (kilesa). They are: 1) Wearing only robes made from discarded cloth; 2) Wearing only the three principle robes and no others; 3) Going on almsround everyday without fail; 4) Not omitting any house on almsround; 5) Eating only one meal per day; 6) Eating all food directly from the alms bowl; 7) Refusing to accept food offered after the almsround; 8) Living in the forest; 9) Dwelling at the foot of a tree; 10) Living in the open — not at he foot of a tree or under a roof; 11) Living in a cemetery; 12) Being satisfied with whichever bed or resting place is avail able; 13) The sitter's practice; that is to say, sitting, standing or walking, but never lying  $down^{(12)}$ .

Dosa A cetasika meaning hatred, anger, aversion, dislike, fear<sup>(13)</sup>.

Dhutanga

Kamma

Dukkhā Suffering, pain, discontent. Dukkhā is the condition of fundamental discontent that is inherent within the very nature of all sentient existence<sup>(14)</sup>.

One's intentional actions of body, speech, and mind that result in birth and future existence. These actions carry with them a specific moral content - good, bad or neutral. Such action bring back a corresponding result<sup>(15)</sup>.

Kammaṭṭhāna Those interested in practicing may choose

one of 40 kammaṭṭhāna or supporting objects suitable for them. The kammaṭṭhāna taught by the preceptor at the time of ordination (of a Buddhist monk) consist of five parts of the body: hair of the head, hair of the body, nails, teeth, skin to be used as methods of contemplation. The term kammaṭṭhāna is most often used to identify the particular Thai forest tradition and lineage that was founded by Phra Ajahn Sao Kantasilo and Phra Ajahn Mun Bhūridatto<sup>(16)</sup>.

Khandha

A "group" or "aggregates". In the plural Khandha refers to the five physical and mental components of personality (body, feelings, memory, thoughts/immagination, consciouness). Also known as "aggregates of attachment" because they are the objects of a craving for personal existence, they are, in fact, simply classes of natural phenomena that continuously arise and cease and are devoid of any enduring

*self-identity whatsoever*<sup>(17)</sup>.

Kilesa Mental defilements. Kilesa are negative

psychological and emotional forces existing within the hearts and minds of all living

beings(15).

Mettā Friendliness, pure love, loving kindness,

goodwill(17,18).

Moha A cetasika meaning ignorance, delusion,

not knowing<sup>(13)</sup>.

Nāma-rūpa

Nāma refers to the mental components of personality (Nāma khandha), which includes feelings, memory, thoughts, and consciousness. Rūpa refers to the body, and physical phenomena in general. When opposed to nāma (mental phenomena), rūpa is the strictly physical component of personality<sup>(19)</sup>.

Nibbāna

Nibbāna is compared to a lamp or a fire going out. That is to say, the threefold fire of greed, hatred and delusion goes out in the heart due to lack of fuel. The extinguishing of this fire frees the mind from everything that binds it to the cycle of rebirth and the suffering experienced therein. Nibbāna is Absolute Freedom, the Supreme Happiness. As such, it is the ultimate goal of the Buddhist training<sup>(19)</sup>.

Rāga

Lust, attachment, passion<sup>(20,21)</sup>.

 $R\bar{u}pa$ 

Form, shape, the body, physical phenomena

in general<sup>(19)</sup>.

Samādha

Samādha is concerned with the concentration of one's mind on a suitable concentration object to prevent the mind from wandering about. In Buddhism there are 40 different types of proper meditation objects to calm

the mind $^{(22)}$ .

Samādhi

Meditative calm and concentration. Samādhi is experienced by practicing various meditation techniques that are designed to calm the mind's emotional turbulence and mental distraction by fixing it firmly on a single object of attention and mindfully holding it there until the mind becomes fully absorbed

in that single preoccupation to the exclusion of everything else, and thus wholly integrated within a simple, unified state of awareness<sup>(23)</sup>.

Sangha

The community of the Buddha's disciples. On the conventional level, this means the Buddhist monastic order. On the ideal level, it refers to those of the Buddha's followers, whether lay or ordained, who have attained at least the first of the four transcendent paths culminating in arahantship<sup>(23)</sup>.

Sīla

Morality, virtue, moral behavior or moral conduct. There are five sīla or precepts to observe for all practicing lay Buddhists<sup>(24)</sup>.

Sotāpanna

One who has entered the stream leading to nibbāna. The first of the four stages culminating to nibbāna<sup>(25)</sup>.

**Tathāgata** 

The Buddha refers to himself as the Tathāgata instead of using the pronouns me, I or myself. This serves to emphasize by implication that the teaching is uttered by one who has transcended the human condition, one beyond the otherwise endless cycle of rebirth, beyond all death and dying<sup>(26)</sup>.

Vipāssana

Clear intuitive insight. Aided by a clear, quiet state of meditative calm, vipassanā is spontaneous insight into physical and mental phenomena, as they arise and cease, that sees them for what they really are: inherently impermanent and unstable, bound up with

pain and suffering, and devoid of anything that can be identified as 'self'(27).

Wisdom

The term wisdom denotes an active, incisive application of the principles of cause and effect for the purpose of probing, examining, and analyzing physical and mental phenomena, as they arise and cease, so as to see them for what they really are: inherently impermanent and unstable, bound up with pain and suffering, and devoid of anything that can be identified as "self". As it is used in Buddhism, wisdom implies much more than just sound judgment. Wisdom is a faculty that searches, probes, compares, and investigates the workings of body and mind in light of the fundamental principles of truth in order to gain a decisive advantage over the defiling elements (kilesa) that obscure their true nature and the true nature of the one who knows them<sup>(27)</sup>.

- 1. en.wikipedia.org/wiki/Abhidhamma\_Pitaka
- 2. www.accesstoinsight.org/Tipitaka/abhi/index.html
- 3. www.mahamakuta.inet.co.th/english/b-way(4).html
- 4. Acariya Maha Boowa Nanasampanno. Venerable Acariya Mun Bhuridatta Thera, a Spiritual Biography. Translated from the Thai by Bhikkhu Dick Silaratano. Wat Pa Ban Taad, Udorn Thani Province, Thailand, 2003. Available free of charge on-line at www.forestdhamma.org.p.487.
- 5. Acariya Maha Boowa Nanasampanno. Patipada, Venerable Acariya Mun's Path of Practice. Translated from the Thai by Venerable Acariya Pannavadho, Wat Pa Ban Taad, Udorn Thani Province, Thailand, second printing 2003. Available free of charge on-line at www.forestdhamma.org.p.574.
- 6. Reference 4. p.488.

- 7. Reference 5. p.575.
- 8. Introducing Buddhist Abhidamma, Appendix II-Cetasika. www.palicanon.com/introabhidhamma/appendix\_ii.htm.
- 9. P.A. Payutto. Dictionary of Buddhism. Printed by Sen-Tawan Co. Ltd. Tenth reprint, 2002. P.322.
- 10. Reference 4. P.489.
- 11. Reference 5. P.576.
- 12. Reference 4. P.496.
- 13. www.abhidhamma.com/txt\_52\_Cetasikas\_survey\_pdf.p2
- 14. Reference 4. P.490.
- 15. Reference 4. P.491.
- 16. Reference 5. P.1.
- 17. Reference 9. P.344.
- 18. Reference 5. P. 578.
- 19. Reference 4. P.492-493.
- 20. Reference 5. P.580.
- 21. en.wikipedia.org/wiki/Raga\_(Buddhism)
- 22. www.knowbuddhism.info/2009/02/what-is-samadha-in-meditation.html.
- 23. Reference 4. P.494
- 24. Reference 5. P.581.
- 25. Reference 5. P.582.
- 26. en.wikipedia.org/wiki/Tathāgata
- 27. Reference 4. P.496.



(This translation of Cāturārakkha Kammaṭṭhāna from Thai into English was made by Dr. Woraphat Arthayukti for Wat Veruwanvannaram. The translator wishes to mention that as an ordinary lay follower of the Kammaṭṭhāna bhikkhu mode of practice he is only able to translate the Dhamma concepts according to his own restricted knowledge and understanding of the Dhamma and apologizes to the readers for any mistranslations.)

ลูกหลานของ...คุณหญิงเผชิญ อรรถยุกติ
ผู้จัดพิมพ์หนังสือ "จตุรารักชกัมมัฏฐาน"
เพื่อประโยชน์แก่มหาชนพุทธบริษัททั้งหลาย
หากมีคุณูปการใดในการจัดทำหนังสือแปลเล่มนี้
ขออุทิศกุศลผลบุญทั้งหลายทั้งหมดนี้ ให้คุณหญิงเผชิญ

จงอุตสาหะ บำเพ็ญศีล แลเจริญจตุรารักข์ แลวิปัสสนา ซึ่งว่ามานี้เป็นทางสวรรค์ แลนิพพานเถิด ดีกว่าประกอบกิจอื่นๆ ที่ไม่เป็นประโยชน์แก่ตน

Let us be diligent in observing sīla and cultivate Cāturārakkha and meditation because these are the paths to the heavenly realms and nibbāna. It is better than engaging in other activities that are useless to ourselves.

